
  

  

Rodríguez 1 

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE CHIHUAHUA 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

SECRETARÍA DE INVESTIGACIÓN Y POSGRADO 

“ IMPLICACIONES DE LA VIOLENCIA: UNA APROXIMACIÓN CRÍTICA A LA 

NARRATIVA DE FERNANDA MELCHOR” 

TESIS 

QUE PARA OBTENER EL GRADO DE 

MAESTRÍA EN INVESTIGACIÓN HUMANÍSTICA 

PRESENTA: 

LIZETH RODRÍGUEZ ZAMBRANO 

Chihuahua, Chih., 01 noviembre, 2023 



 

  
  



 

  
 

 
  

Rodríguez 2 

ÍNDICE 

ÍNDICE .............................................................................................................................................. 2 

AGRADECIMIENTOS...................................................................................................................... 3 

INTRODUCCIÓN.............................................................................................................................. 4 

1 .- PRIMERA PARTE ....................................................................................................................... 6 

Un antecedente ético, histórico y conceptual para comprender la violencia actual ............................ 6 

.1. Hablar de violencia en el México contemporáneo: Un recorrido por la situación histórica de 
los últimos años .............................................................................................................................. 6 

.2. Continuar el diálogo en torno a la violencia: ¿un compromiso ético? Recorrido por las 
argumentaciones en torno a la pertinencia de los estudios de la violencia ...................................16 

.3. Violencia, un amplio concepto: Gama de categorías conceptuales para comprender un amplio 

1 

1 

1 
y complejo fenómeno ................................................................................................................... 28 

2.- SEGUNDA PARTE .................................................................................................................... 54 

La novela Temporada de huracanes de Fernanda Melchor: acercamiento crítico a las categorías de 
la violencia desde la aproximación literaria (directa, estructural, cultural, difusa, disciplinante, 
moral) ............................................................................................................................................... 54 

2.1. Violencias (en plural): Violencia directa, estructural, cultural y difusa en la polifonía 
narrativa de la novela de Fernanda Melchor................................................................................. 54 

2.2. La pérdida sobre el valor de la vida, la impunidad y la desconfianza en las autoridades: 
acontecimientos que describen el contexto de una violencia estructural ...................................... 61 

2.3. El papel del lenguaje en la generación de una violencia cultural y simbólica ....................... 67 

3.- TERCERA PARTE:.................................................................................................................... 77 

La construcción de los personajes masculinos y femeninos en Temporada de huracanes: una 
representación de las frustraciones y vulnerabilidades juveniles...................................................... 77 

3.1. La violencia como instrumento de empoderamiento para los personajes masculinos: el papel 
del performance de género y las frustraciones derivadas del colonialismo y capitalismo............ 77 

3.2. ¿Las hogueras nunca se apagaron? Análisis sobre la representación de las vulnerabilidades 
femeninas desde una aproximación literaria a las violencias generalizadas hacia las mujeres..... 91 

CONCLUSIONES..........................................................................................................................102 

BIBLIOGRAFÍA............................................................................................................................123 



  

 
 

  

Rodríguez 3 

AGRADECIMIENTOS 

Quiero agradecer al Dr. Marco Vladimir Guerrero Heredia, mi director de tesis, 

profesor que caminó conmigo durante todo este largo y extenuante proceso, gracias por 

compartir sus conocimientos, por su sensibilidad, comprensión y acompañamiento, siempre 

tendrá mi admiración, cariño y respeto. 

Al Dr. Alfonso de Toro, no podría agradecerle lo suficiente por su orientación, su 

enorme trayectoria y su nivel de exigencia fueron un enorme impulso para este proyecto. 

A la Dra. Mónica Torres Torija y el Mtro. Felipe Saavedra Montoya, gracias por 

aportar a este trabajo, sus comentarios siempre enriquecieron el contenido de esta tesis. 

A la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Autónoma de Chihuahua, mi 

alma máter, agradezco a los directivos y al personal administrativo por el apoyo que me 

ofrecieron en este proceso, también, gracias por hacer que los problemas culturales y 

sociales sigan siendo un tema sobre la mesa de las universidades. 

Al Consejo Nacional de Humanidades Ciencia y Tecnología por el estímulo 

económico concedido, el cual me permitió la posibilidad de estudiar un posgrado. 

A todas y todos mis docentes, gracias por el diálogo compartido y las reflexiones 

detenidas, por reconocer mis aportaciones como importantes dentro del espacio académico. 

A Jonathan, mi equipo, mi compañero incondicional y mi soporte, gracias, porque 

fuiste el principal impulso para estudiar una maestría. Contigo he conocido el amor que 

hace crecer, espero que el tiempo me alcance para recompensar todo tu entendimiento, tu 

tranquilidad para esperar y tu apoyo ilimitado. Las palabras no alcanzan para expresar mi 

gratitud por haber contado con tu compañía en este camino. 

Finalmente, gracias a toda mi familia y, principalmente a mi mamá, por su amor y 

apoyo absoluto, por siempre demostrar lo orgullosa que está de mí. 



  

 
 

  

Rodríguez 4 

INTRODUCCIÓN 

La novela Temporada de huracanes de Fernanda Melchor, una de las obras 

literarias mexicanas recientes más leídas y reconocidas por los espacios editoriales, permite 

a la crítica actual continuar abordando, desde enfoques éticos y políticos, las 

representaciones de contextos violentos específicos del México contemporáneo. 

En su narrativa se observa manifiesta una serie categorial ligada al complejo estudio 

de las violencias contemporáneas: a) violencia difusa, b) violencia estructural, c) violencia 

cultural d) violencia de género, e) violencia moral, entre muchas otras, todas y cada una de 

ellas presentes en el discurso narrativo desarrollado por la autora. 

Esta compleja seriación está representada a lo largo del relato en elementos 

distintivos que otorgan un estilo particular a la obra, nos referimos a ejemplos como: el uso 

de una polifonía que destaca por su carácter violento, la construcción de un grupo de 

personajes que utilizan la violencia como herramienta de empoderamiento, haciéndose 

patente, así, la presencia de masculinidades hegemónicas o sujetos endriagos que tienen 

entre sus estipulados el performance de género, el colonialismo y el hiperconsumo como 

categorías principales, dando como resultado un comportamiento que afecta directa e 

indirectamente a los personajes femeninos hacia los que se ejerce una violencia 

generalizada, las cuales se ven sujetas a una situación de vulnerabilidad constante. 

Con lo anterior, la novela es capaz de producir una sensación desesperanzadora, 

donde la ficción literaria y la realidad sociocultural parecieran converger entre sí. Ante esto, 

la crisis de violencia actual, motiva a las disciplinas humanísticas (como las 

aproximaciones críticas a la literatura) a abrir espacios de reflexión necesarios y pertinentes 

para dialogar en torno a la crisis actual, reconociendo la necesidad de una autoética que 

permita promover acciones críticas para recapacitar sobre la violencia actual, siendo la 



  

 
 

  

Rodríguez 5 

literatura una herramienta que permite construir espacios de abstracción en los individuos, 

con lo cual se puede reconocer el retrato del estado sociopolítico actual y, en consecuencia, 

una reflexión en torno a las acciones individuales y colectivas que promueven una 

legitimación cultural de las violencias actuales. 

En este sentido, se pretende una valorización del papel que pueden tener las obras 

literarias contemporáneas mexicanas, como la novela de Fernanda Melchor, en la 

representación de una realidad social en la que se hace patente la necesidad de una 

reconstrucción del tejido social. Convirtiéndose la literatura, en una evidencia de los 

acontecimientos que otras disciplinas, como la historia o el periodismo, en ocasiones omite, 

o bien, deja huecos que la literatura permite rellenar, o mantener presente en la memoria 

colectiva, esto permite revalorizar el papel del arte y la literatura, así como otros modelos 

de abstracción, pues estos colaboran a preservar el dolor, a resignificar, a reconstruir y a 

reconocer que todas las vidas tienen derecho a vivir una vida en un entorno de no-violencia. 

En este sentido, a lo largo del presente trabajo de investigación en el que se 

fundamenta un análisis literario en torno a la obra Temporada de huracanes de Fernanda 

Melchor es un esfuerzo por insistir en la pertinencia ética de los estudios sobre la violencia 

en donde, a partir del reconocimiento de las conceptualizaciones en torno a esta área de 

estudio, se permita un acercamiento al complejo fenómeno de las violencias que, 

actualmente ha embargado un sinfín de espacios del país, siendo cada vez más urgente el 

trabajo humanístico que permita visibilizar un contexto violento, donde se pueda analizar, 

estudiar y evidenciar, las situaciones de vulnerabilidad, así como las condiciones políticas, 

sociales y culturales que provocan su surgimiento, porque para poder ofrecer soluciones 

efectivas de dicha problemática, primero es necesario un corecto entendimiento de ella. 



  

 
 

  

Rodríguez 6 

1 .- PRIMERA PARTE 

Un antecedente ético, histórico y conceptual para comprender la violencia actual 

.1. Hablar de violencia en el México contemporáneo: Un recorrido por la situación 1 

histórica de los últimos años 

“ Pareciera imposible encontrar guerra más desigual. Unos tienen el poder, el 

dinero y las armas. Los otros, solo tenemos lo poco que nos queda del tejido social” 

Esther Hernández Palacios 

Comenzar un trabajo de investigación partiendo de un epígrafe que cuestiona la 

posición en la que se encuentran los ciudadanos que han vivido íntima y personalmente el 

contexto de un México violento resultaba de gran importancia para el desarrollo de este 

trabajo. La cita de Hernández Palacios aparece en un libro testimonial donde describe su 

proceso de duelo, luego del asesinato de su hija. Y ante esta situación, su cita permite 

profundizar en preguntas claves sobre la situación a la que se enfrentaron y continúan 

enfrentándose muchos ciudadanos dentro de un territorio violentado. ¿México en el 2021 

continúa dentro de una guerra o ya es cosa de un pasado terrorífico que terminó? Y de ser 

así, ¿Qué hay de los niños y adolescentes que crecieron a la par de la violencia? ¿Hay en 

sus posturas aceptación, normalización o negación? Y, además, ¿Por qué las producciones 

artísticas y literarias mexicanas que tienen alcance internacional retratan constantemente la 

violencia, sobre todo hoy de aquellas que evidencian violencia hacia las mujeres? Los 

cuestionamientos son muchos todavía. 

Actualmente, el panorama literario, artístico y cinematográfico mexicano ha estado 

marcado por la fuerte consciencia de los creadores al retratar episodios terriblemente crudos 

de acontecimientos y situaciones cotidianas de un México contemporáneo sumergido en un 

contexto de violencia. 



  

 
 

  

Rodríguez 7 

Películas, documentales y series televisivas como “Las tres muertes de Marisela 

Escobedo” (2020), “Sin señas particulares” (2020), “Vuelven” (2017) “Somos” (2021), o 

Noche de fuego (2021), han sido reconocidas en el panorama cinematográfico mundial por 

la forma en que retratan el contexto del México actual y su relación con la violencia hacia 

las mujeres, entre otras manifestaciones de la violencia, éstas han tenido una audiencia que 

rebasa los millones de reproducciones en plataformas de gran alcance como Netflix o 

Amazon Prime. De igual manera, con respecto a lo que atañe a este trabajo de 

investigación, escritores y escritoras como Fernanda Melchor, Brenda Navarro, Martín 

Solares, Antonio Ortuño, entre muchos otros, han sido reconocidos por la forma particular 

en que retratan la violencia y han sido acreedoras de premios literarios en países extranjeros 

por sus producciones literarias más recientes. 

Por esto, resulta importante cuestionar que, ante los alcances mundiales que están 

logrando este tipo de producciones ¿qué se está diciendo sobre México al resto del mundo y 

por qué el interés editorial de difundir la situación de un país que continúa padeciendo 

estragos de la violencia? 

México, en semejanza con otros países de Latinoamérica, es un país fracturado por 

la violencia, los recientes enfrentamientos del narcotráfico generaron graves estragos en la 

sociedad, los cuales actualmente continúan vigentes. Sin embargo, aunque en esta 

investigación no se pretende analizar el fenómeno del narcotráfico que, sin duda, está lleno 

de matices, sí es importante aludir a él por la relevancia que tiene en el contexto actual. 

Sobre todo, por la forma en que esto pudo profundizar en la conciencia y la identidad de 

aquellos niños, adolescentes y jóvenes que crecieron a la par de estos enfrentamientos y que 

hoy actúan con insensibilidad ante los hechos de violencia. 



  

 
 

  

Rodríguez 8 

Las generaciones que se vieron afectados por este enfrentamiento político y social 

vivieron una infancia y adolescencia muy distinta a la de las generaciones pasadas, las 

cuales no se pudieron permitir un crecimiento personal completamente sano en zonas 

rurales y urbanas donde las organizaciones del narco ya comenzaban a tener poder y 

comenzaban a enfrentarse a los efectos colaterales que dejaría la crítica etapa de la historia 

de México, llamada Guerra contra el Narcotráfico. 

Daniela Pastrana analiza en su ensayo “Mamá se fue a la guerra” cómo muchos 

niños fueron atravesados por un ambiente de violencia exacerbada y cómo esto los obligó a 

vivir su infancia en similitud a la de los niños que nacieron en contextos de revoluciones y 

enfrentamientos bélicos: “(…) la guerra las obligó a madurar antes de tiempo. Entendieron 

cómo mirarla de lejos, algunas veces con miedo o confusión; otras, con hartazgo y enojo” 

(Pastrana 25). Fueron estas generaciones a las que se les negó la posibilidad de jugar en los 

espacios públicos por miedo a las constantes balaceras que acontecían en distintas zonas del 

país, aquellos que vieron limitada su infancia por circunstancias de violencia. 

Hay quienes argumentan que ya se ha hablado mucho sobre violencia en este país, 

inclusive algunos dirigentes políticos, como el actual presidente de la república, se 

esfuerzan por ofrecer en sus discursos políticos afirmaciones de que la guerra ha concluido 

en nuestro territorio, como se puede observar en la siguiente cita: 

Casi al terminar la conferencia de prensa del 20 de enero, un periodista le preguntó 

al actual presidente Andrés Manuel López Obrador: “¿Se acabó la guerra contra el 

narco?” “No hay guerra” respondió el mandatario. “Oficialmente ya no hay guerra. 

Nosotros queremos la paz” (Nájar 2019). 

Sin embargo, pese a que los actuales representantes políticos se esfuercen por 

defender posturas donde lo que no se nombra, no existe, es importante insistir en que el 



  

 
 

  

Rodríguez 9 

diálogo debe continuar, porque el contexto continúa produciendo sensaciones de 

desesperanza en los ciudadanos. 

En similitud a estas declaraciones, vale la pena mencionar aquí, para contextualizar 

también sobre la situación de la violencia generalizada hacia las mujeres, la declaración que 

ofreció el presidente durante la conferencia de prensa matutina del 13 de febrero de 2020, 

cuando un reportero decidió cuestionarle sobre la propuesta de diputados de su partido de 

eliminar el delito de feminicidio del Código Penal, para lo cual, el mandatario con 

indiferencia y evasión respondió: “no quiero que los feminicidios opaquen la rifa” 

(Vanguardia, párr. 3). Con esto, es evidente la postura que se vive en México desde varios 

escenarios políticos y sociales, de negar la realidad de violencia que se continúa viviendo. 

Recordemos, por ejemplo, que actualmente existen muchas personas desplazadas 

por la violencia y las posturas que niegan su situación, solamente limitan las posibilidades 

de ayudar a los que padecieron personalmente sus estragos. Así lo dejan ver los discursos 

que se ofrecen desde las instituciones públicas, donde minimizan la situación de muchos 

ciudadanos, como se puede observar en la siguiente nota que ofrece Celia Guerrero en la 

antología recientemente publicada Ya no somos las mismas y aquí sigue la guerra: 

La violencia en México dejó, entre 2011 y 2016, al menos 287 mil personas 

desplazadas internas, suficientes, por ejemplo, para ocupar 3.5 veces un estadio de 

futbol, de acuerdo con el monitoreo de la investigadora Laura Rubio en el ITAM y 

la CMDPDH. El gobierno federal considera que “si bien existe movilidad por causa 

de la violencia, ésta no es de carácter generalizado”, de acuerdo con la Unidad de 

los Derechos Humanos de Segob en 2015. Pero la ausencia de reconocimiento 

oficial del fenómeno ha provocado la desprotección y atención apropiada para los 

afectados (Guerrero 45). 



  

 
 

  

Rodríguez 10 

Con esto, vale la pena cuestionar ¿por qué la insistencia de minimizar un problema 

de esta magnitud? Se intenta vender una imagen del país donde la paz se encuentra 

presente. Y, sin embargo, existen zonas rurales que continúan embargadas por el 

narcotráfico. Y, sin duda, de no ser así, el arte, las producciones cinematográficas y la 

literatura, no lo estarían evidenciando. Es importante mantener el diálogo de la situación de 

desplazamiento que ha generado la violencia, pues ésta solamente les ha negado, a 

muchísimos mexicanos, la posibilidad de crecer y desarrollarse sanamente en los pueblos y 

ciudades donde crecieron con toda su familia. 

No obstante, ante esta postura que niega la realidad, ¿qué hay de las imágenes y 

textos periodísticos que evidencian que la situación permea? Y, ¿cómo lo ve la ciudadanía 

en general? ¿Hay una aceptación o normalización de la violencia? 

Susan Sontag publicó su ensayo Ante el dolor de los demás en el 2003 con la 

intención de motivar a la reflexión sobre el papel de la fotografía cuando se retratan 

condiciones de violencia exacerbada, como lo sucedido durante la Segunda Guerra 

Mundial. Y sin duda, las generaciones más jóvenes de México crecieron en un país donde 

las imágenes y las fotografías sobre los estragos de la guerra fueron constantes. 

¿ La conmoción tiene plazo limitado? (…) La conmoción puede volverse corriente. 

La conmoción puede desaparecer. Y aunque no ocurra así, se puede no mirar. La 

gente tiene medios para defenderse de lo que la perturba (...) Esto parece normal, es 

decir, adaptación. Al igual que se puede estar habituado al horror de la vida real, es 

posible habituarse al horror de unas imágenes determinadas. (Sontag 73). 

Este tipo de planteamientos resultan de suma importancia para las investigaciones 

en torno a la violencia porque permite cuestionar qué aspectos han sido vulnerados en los 

más jóvenes y en los niños, aquellos que a la espera de un semáforo o en la entrada de los 



  

  

Rodríguez 11 

supermercados, veían a la altura de sus ojos las portadas del periódico de nota roja1, que 

exponían fotografías explicitas de personas descuartizadas, desmembradas o baleadas. Ante 

esto, ¿qué tanto se ha normalizado la violencia en nuestro país? ¿Hay menos condolencia 

por las víctimas? 

Y aunque estos cuestionamientos no serán abordados plenamente a lo largo de esta 

investigación, sí es importante mencionarlos, porque la literatura se convierte en una 

herramienta imprescindible para analizar de qué manera ha evolucionado la conciencia de 

los individuos dentro de este contexto. “Es, por tanto, la literatura la que debemos 

considerar, y sobre todo sus formas más concretas, si queremos descubrir los pensamientos 

profundos de una generación” (Bourdieu 43). El sociólogo francés analiza en su libro 

Campo de poder, campo intelectual cómo la relación que tiene el creador con su obra está 

íntimamente ligada por la sociedad en la que se desarrolla el texto, el contexto definirá el 

producto del creador. 

Y en este sentido, es evidente que la literatura mexicana contemporánea está 

elaborando una gran cantidad de narrativas artísticas que reflejan una condición de 

violencia generalizada en el país, derivada de distintos factores. Por un lado, el 

narcotráfico, como ya se mencionó anteriormente, continúa manifestando efectos 

1 En México y específicamente en la Ciudad de Chihuahua, existen periódicos de nota roja como “El peso” en 
donde se utilizan encabezados descriptivos e imágenes explicitas de los cuerpos desmembrados, acribillados, 
colgados, etc. Por ello, por ejemplo, durante las manifestaciones por el 8 de marzo, las mujeres han 
evidenciado valientemente la falta de respeto de parte de estos periódicos hacia los familiares de las víctimas 
y han realizado denuncias públicas en los periódicos involucrados para solicitar una actitud ética ante este tipo 
de circunstancias. 
Como una persona que pasó parte de su infancia y adolescencia sumergida en este contexto de violencia, 
puedo hablar desde mi propia experiencia infantil en donde, mientras esperaba en los semáforos de las 
avenidas más transitadas de la ciudad, podía observar estas imágenes constantemente, las cuales me 
impactaban profundamente y me asustaban por su crudeza. Sin embargo, es innegable que crecí en medio de 
estas exposiciones y se convirtieron, también, en parte de mi cotidianidad. 



  

 
 

  

Rodríguez 12 

colaterales en las personas, la inseguridad continúa siendo un sentimiento permanente en 

los ciudadanos y la falta de confianza en las autoridades solo engrandece la problemática. 

Y, por otro lado, es importante destacar que, en la actualidad, por ejemplo, las 

mujeres se sienten vulnerables incluso en compañía de los miembros policiacos y militares. 

Aquellos que fungen como encargados de velar por la seguridad de los ciudadanos, son los 

mismos que ostentan cifras escalofriantes sobre los hechos de violencia que ellos mismos 

ejercen en contra de aquellos que consideran subordinados. Paula Mónaco escribe sobre 

esta situación en la antología Ya no somos las mismas y aquí sigue la guerra, anteriormente 

mencionada, ofreciendo los siguientes datos importantes, en los que vale la pena insistir: 

“ (…) un informe elaborado por Aministía Internacional en 2016 muestra que, de 100 

mujeres arrestadas por policías y militares en México, 97 sufrieron violencia física y 72 

violencia sexual. La situación empeora si la fuerza involucrada es la Marina Armada: la 

cifra de violaciones sufre 86 por ciento” (Mónaco 73). 

Y justamente esta referencia anterior permite reflexionar en otra de las categorías de 

la violencia que afecta continuamente al país: la violencia generalizada hacia las mujeres. 

México es un país que preocupa por la cantidad de asesinatos cometidos, según las cifras 

más actualizadas ofrecidas por el INEGI (Instituto Nacional de Estadística y Geografía), en 

el comunicado de prensa núm. 27/21, ofrecido el 26 de enero de 2021, se afirma que, tan 

solo en el primer semestre de 2020, se registraron 17, 123 homicidios en México, de los 

cuales 1,844 fueron mujeres, esta cifra iría en concordancia con el dato que han ofrecido 

desde distintos colectivos de manera constante con tal de enfatizar en las escalofriantes 



  

  

Rodríguez 13 

cifras, el cual afirma que cada día son asesinadas 10 mujeres en el país, (aunque 

actualmente existen colectivos que aseguran que en realidad ya son 11).2 

Estas dolorosas estadísticas permiten identificar la gravedad de la situación en el 

país, pues, aunque lo que mayor visibilidad ha tenido es la violencia derivada por el 

narcotráfico, existen otro tipo de problemáticas como lo mencionado en el párrafo anterior, 

lo cual será el aspecto imprescindible a tratar en este trabajo de investigación. 

Las narrativas mexicanas contemporáneas, tanto en el espacio cinematográfico, 

como en el literario, reflejan este tipo de manifestaciones de la violencia: la presencia del 

narcotráfico y su papel en la conducta violenta de los ciudadanos, la normalización de la 

violencia, el papel del capitalismo en el desarrollo de este tipo de contextos violentos, entre 

otros. 

Por ello, resultaba imprescindible plasmar un breve recorrido sobre el contexto en 

torno al panorama al que se enfrenta el México de los últimos años para poder insistir en el 

hecho de que la violencia en el país continúa permeando en muchas zonas, por tanto, es 

válido insistir en esto: el diálogo debe continuar. 

Si hay un interés, desde el arte y el espacio académico, en visibilizar la condición de 

desigualdad, vulnerabilidad y violencia que continúa vigente en el país, es sustancial 

continuar abriendo esta reflexión sobre la manera en que nos ha atravesado, así, que estas 

reflexiones no solo se queden plasmadas en las obras literarias, sino que vayan más allá, 

que atraviesen el libro y las pantallas y abran conversaciones en los espacios privados. 

2 Trabajar con cifras en un país como México donde continuamente los números en torno a sucesos violentos van creciendo, es un trabajo 
verdaderamente difícil para quienes se dedican a la investigación. Además, es importante mencionar que, en algunas ocasiones, los 
discursos políticos publican cifras que no concuerdan con las contempladas por los colectivos sociales. En esta ocasión se tomaron como 
base las cifras de 2020 porque son las más actualizadas que se encontraron desde las plataformas oficiales, no obstante, es posible que 
para 2022 éstas se hayan visto modificadas, pero hasta el momento no se tiene una publicación oficial. 



  

 
 

  

Rodríguez 14 

Reforzando esta argumentación y para concluir con este apartado, María Pía Lara, 

en su obra Apuntes para narrar el mal: una teoría posmetafísica del juicio reflexionante, 

plantea argumentos a favor de las narrativas que se proponen abrir espacios de diálogo en 

los espectadores, reconociendo que éstos colaboran a repensar el pasado, en la búsqueda de 

construir un mejor futuro social. Sin embargo, esto solo se puede lograr, si se abren 

espacios de debates públicos que permitan ejercer lo que ella llama juicio moral. 

Poseemos juicios morales si somos capaces de distinguir lo que está mal, lo que es 

crueldad o por qué acciones como aquellas que son representadas en las historias no 

deberían ocurrir (…) cuando nos fijamos en el contenido de una historia, ésta 

empieza a trazar su camino hasta nuestra conciencia cuando ha sido expuesta en 

público y, tras captar la atención de los espectadores, inicia el recorrido hacia la 

reflexión crítica en el debate posterior que se abre sobre su contenido (17). 

Con esto, la autora reafirma lo siguiente: “Sin la esfera pública y sin los espacios de 

debate, de diálogo, de la revelación, no podríamos ejercer el juicio. Sin las historias no 

podemos crear el espacio colectivo de autoevaluación y de autorreflexión” (18). Con estas 

citas, la autora permite plantear un argumento útil al hablar sobre el papel de la academia, 

la literatura y demás expresiones artísticas, los cuales permiten eliminar posturas 

indiferentes ante situaciones históricas de suma complejidad, como el ejercicio de la 

violencia en distintos espacios y etapas históricas. 

Así, la importancia de la literatura y otras expresiones artísticas que evidencian el 

horror y la violencia, radica en el hecho de hacernos conscientes de nuestro contexto. Pues, 

como lo mencionó Adorno en su conferencia “Educación después de Auschwitz,” el primer 

paso es hacer consciencia de la grave problemática que es la violencia exacerbada y educar 

en torno a ello: 



  

 
 

  

Rodríguez 15 

"Cuando hablo de la educación después de AUSCHWITZ hablo de dos ámbitos: en 

primer lugar, educación en la infancia, sobre todo en la primera; seguidamente, 

ilustración general llamada a crear un clima espiritual, cultural y social que no 

permita una repetición; Un clima, pues, en el que los motivos que llevaron al horror 

se hayan hecho en cierto modo conscientes" (Adorno, 2). 

La palabra consciente es particularmente importante en este argumento del filósofo 

alemán, el primer paso es hacer conscientes a las personas: no omitir el hecho, no 

convertirlo en un tabú, no evadir hablar de eso, hay que comenzar una educación donde se 

haga ver la violencia que nos embarga y mediante eso, ser conscientes de su desgracia. 

Se puede admitir, entonces, que es, sin duda, imprescindible que surjan espacios que 

erradiquen el silencio en torno a estas temáticas, que no solo se produzcan narrativas que 

planteen problemáticas, sino que también, y muy importante, se converse sobre ellas. 

Por esto, realizar un acercamiento crítico a esta temática, desde aproximaciones a la 

literatura, permite profundizar en la conciencia de aquellas generaciones jóvenes que 

vivieron y se desarrollaron en medio de un México donde los jóvenes han convivido 

cotidianamente en medio de conductas violentas y que, tanto la literatura como otros 

medios artísticos y cinematográficos, han sabido representar crudamente para el resto del 

mundo. 



  

 
 

  

Rodríguez 16 

1 .2. Continuar el diálogo en torno a la violencia: ¿un compromiso ético? Recorrido por las 

argumentaciones en torno a la pertinencia de los estudios de la violencia 

“ Para que triunfe el mal, solo es necesario que los buenos no hagan nada” 

Edmund Burke 

Luego de estar inmersos en un contexto donde la violencia ha invadido los espacios 

más íntimos y cotidianos, surgen posturas que rechazan la posibilidad de enfrentarse a 

experiencias que les recuerden la existencia de este tipo de acontecimientos. Susan Sontag, 

de nuevo, hablaba sobre este tema en su ensayo Ante el dolor de los demás, al percatarse de 

posturas que hacen todo lo posible por negarse a experimentar el proceso de empatía en 

contextos de alta violencia, la autora se percató de la negación de experimentar el dolor 

ajeno y argumentó sobre ello lo siguiente: 

Algunas personas harán lo que esté a su alcance para evitar que los conmueva. Qué 

fácil resulta, desde el sillón, lejos del peligro, sostener un talante de superioridad. 

De hecho, escarnecer el esfuerzo de quienes han sido testigos en zonas de conflicto 

calificándolo como “turismo bélico” es un juicio tan recurrente que ha invadido el 

debate sobre la fotografía de guerra en cuanto profesión (Sontag 94). 

Con esta cita la autora abre una reflexión sobre el hecho de tomar conciencia del 

privilegio en el que algunos estamos posicionados, al estar protegidos, en buena medida, de 

la violencia. Y al encontrarse en estas posiciones predilectas, puede ser fácil olvidar que 

existen personas que se encuentran imposibilitadas de salir de este contexto. Y vale la pena 

reflexionar ¿acaso no es un compromiso, por lo menos, esforzarse en intentar comprender 

esa situación y escuchar los testimonios y las experiencias personales? 

En este mismo ensayo, Sontag alude al término monstruos amorales, desarrollado 

por Virginia Woolf, para referirse a aquellas personas que asumen una postura indiferente 



  

 
 

  

Rodríguez 17 

ante el dolor de los demás, aquellos que cuando se enfrentan cara a cara a un contexto o 

suceso doloroso de los otros, prefieren darse la vuelta, ignorarlo, en algunos casos, incluso, 

cambiar de canal con desinterés o saltearse la nota roja del periódico que describe un 

acontecimiento violento. Sontag dirá sobre esto que resultaría imperdonable asumir este 

tipo de posturas desde los espacios académicos y artísticos: 

No condolerse con estas fotos, no retraerse ante ellas, no afanarse en abolir lo que 

causa semejante estrago, carnicería semejante: para Woolf esas serían las reacciones 

de un monstruo amoral. Y afirma: no somos monstruos, somos integrantes de la 

clase instruida. Nuestro fallo es de imaginación, de empatía: no hemos sido capaces 

de tener presente esa realidad” (14). 

Con esto, la autora desarrolla las argumentaciones que Virginia Woolf plantea en su 

libro Tres guineas para hablar sobre los estragos de la guerra y los cuestionamientos éticos 

que ponen sobre la mesa este tipo de circunstancias bélicas que han abierto una serie de 

reflexiones en torno al papel y la pertinencia del arte en este tipo de contextos históricos. 

La elaboración de estos conceptos, permiten destacar la importancia de plantear 

estos cuestionamientos con seriedad desde los espacios de la academia. Sin embargo, desde 

las áreas humanísticas es importante atender este tipo de temáticas sociales para colaborar, 

desde la colectividad, a construir herramientas efectivas que provoquen impactos relevantes 

en la conciencia de los individuos. 

Por su parte, Sayak Valencia destacará con la introducción a su libro Capitalismo 

gore la importancia de los trabajos humanísticos al atender fenómenos tan complejos, como 

la violencia, pues, aunque las herramientas con las que se cuenten sean escasas, es 

necesaria la estructuración de nuevos conceptos que colaboren en la atención de este tipo de 

problemáticas en el país que nos afectan directa e indirectamente: 



  

 
 

  

Rodríguez 18 

Debemos crear instrumentos teóricos y prácticos que nos ayuden a trazar 

estrategias donde quede claro que, cuando no hay otra opción a elegir, 

debemos ser capaces de transformar esta opción. Si no hay otra opción, que 

ésta no nos mate, sino que mediante nuestra insurrección nos resignifique 

(Valencia 11). 

Y eso significa asumir como una responsabilidad ética acercarnos al sufrimiento de 

los demás, sobre todo cuando se manifiestan en los espacios que compartimos 

colectivamente. Y si bien, es importante reconocer que, en ciertos casos, la palabra 

“ comprender” no será la más adecuada, al realizar estudios sobre este tipo de temáticas, 

como el caso de la violencia exacerbada, donde resulta imposible comprender realmente las 

razones por las que alguien podría cometer actos de tal vehemencia, sí es importante 

reconocer el valor de acercarse a este tipo de fenómenos y reconocer la importancia de 

conocerlos, esto lo explicará Primo Levi en su libro Si esto es un hombre, al hablar sobre su 

testimonio viviendo la experiencia del exterminio desde los campos de concentración 

durante la Alemania nazi: 

Quizá no se pueda comprender todo lo que sucedió, o no se deba comprender, 

porque comprender casi es justificar. Me explico: <<comprender>> una proposición 

o un comportamiento humano significa (incluso etimológicamente) contenerlo, 

contener al autor, ponerse en su lugar, identificarse con él. Pero ningún hombre 

normal podrá jamás identificarse con Hitler, Himmler, Goebbels, Eichmann e 

infinitos otros. Esto nos desorienta y a la vez nos consuela, porque quizás sea 

deseable que sus palabras (y también, por desgracia, sus obras) no lleguen nunca a 

resultarnos comprensibles (…) Si comprender es imposible, conocer es necesario, 



  

 
 

  

Rodríguez 19 

porque lo sucedido puede volver a suceder, las conciencias pueden ser seducidas y 

obnubiladas de nuevo: las nuestras también (218). 

En este sentido, es imprescindible esforzarse por conocer la experiencia de los otros, 

la de aquellos afectados por actos de dominación y de vulnerabilidad. Y aunque, como dice 

Levi, alcanzar la comprensión resulte sumamente difícil, es importante abrir espacios de 

reflexión y no permitir que el privilegio de unos construya brechas entre aquellos que 

sufren y los que no. También, es importante el reconocimiento, no únicamente con las 

víctimas, sino con los victimarios, que como se menciona en la cita anterior, nosotros 

mismos podemos convertirnos en verdugos de otros. 

Siempre será importante cuestionar: ¿cuán lejanos estamos de cometer actos tan 

atroces contra nuestros semejantes? Para esto, resulta pertinente remitir al filósofo Didi 

Huberman, quien en su trabajo Imágenes pese a todo alude a Bataille para hablar sobre el 

terrible genocidio que aconteció durante el exterminio nazi, y plantea la reflexión sobre la 

importancia de la identificación, también, con aquel que ejerce violencia: 

Auschwitz es un hecho inherente a nosotros. No se trata, por supuesto, de confundir 

a las víctimas con sus verdugos. Pero esta evidencia debe contar con el hecho 

antropológico-ese hecho de la especie humana¸ como escribía Robert Antelme en el 

mismo año- de un semejante que inflige a su semejante la tortura, la desfiguración y 

la muerte: (…) “no solo somos las víctimas posibles de los verdugos: los verdugos 

son nuestros semejantes” (52). 

Con esta cita, se destaca la importancia de mantener diálogos en torno a esta 

problemática, no solo para visibilizar y conocer un fenómeno social de suma gravedad, sino 

para someter a los individuos a un proceso de abstracción, también, para reconocer aquello 

de lo que hemos sido, seguimos siendo y podríamos seguir siendo capaces. 



  

 
 

  

Rodríguez 20 

De igual manera, será también Adorno, en la conferencia anteriormente mencionada 

en páginas anteriores, quien destacará la importancia de no concentrarse únicamente en el 

testimonio de las víctimas de violencia, sino también en aquellos que ejercen el propio 

hecho, porque será en él donde encontraremos muchas respuestas que en el otro no: 

Las raíces han de buscarse en los perseguidores, no en las víctimas, exterminadas 

con las acusaciones más miserables. (…) Hay que sacar a la luz los mecanismos que 

hacen a los seres humanos capaces de tales atrocidades; hay que mostrárselas a ellos 

mismos y hay que tratar de impedir que vuelvan a ser de este modo, a la vez que se 

despierta una conciencia general sobre tales mecanismos (2). 

Con respecto a las citas anteriormente referidas es importante mencionar que, en 

repetidas ocasiones se ha remitido a los estudios, ensayos y testimonios de sobrevivientes 

del exterminio nazi durante la Segunda Guerra Mundial y es importante destacar que no es 

la intención de este trabajo de investigación comparar este terrible acontecimiento histórico 

con la situación de violencia en México, pues se comprende que ambos son fenómenos 

sociales que funden sus raíces en circunstancias distintas y, por supuesto, la condición de 

las víctimas y afectados es desigual por un sinfín de razones. Pero es importante reconocer 

que estos estudios abrieron un diálogo en torno al tema de la violencia y su relación con la 

ética, así mismo, a partir de trabajos como estos, se han realizado valiosas aportaciones en 

torno al papel del arte y la literatura en situaciones de esta índole. 

Recordemos que uno de los argumentos más valiosos en torno a este tema tiene que 

ver con la importancia de no olvidar, de no asumir una actitud indiferente, Didi-Huberman 

diría en el trabajo anteriormente mencionado que “el olvido del exterminio forma parte del 

exterminio” (43) entonces ¿no es importante asumir cierta responsabilidad al intentar que 

los hechos violentos, de cualquier índole y por cualquier motivo, no queden en el olvido? 



  

 
 

  

Rodríguez 21 

Esto reconoce el valor de conocer los testimonios, de valorar la literatura que refleja la 

violencia y la condición de las víctimas afectadas por estos hechos, que si ya desapareció su 

cuerpo, que no desaparezca también su memoria. 

No obstante, como lo menciona Ileana Diéguez en su trabajo Cuerpos sin duelo: 

Iconografías y teatralidades del dolor, aunque con este tipo de aportaciones no se solventa 

el dolor, sí se fomentan conversaciones incómodas que permitan cuestionar el contexto 

apabullante que nos azota y nos mortifica: 

“ Ninguna palabra, ninguna obra de arte puede remediar la pérdida de un ser 

querido. Cuando hay ausencia de justicia no hay restitución ni consuelo. (…) estas 

páginas son incómodas y desde ese lugar incómodo molestan, mientras asistimos de 

cerca o de lejos a la carnicería humana” (16). 

De esta manera, Diéguez también considera que no abrir espacios de dolor para 

quienes se han visto afectados por la violencia y, a su vez, al no abrir diálogos suficientes 

en torno a estos temas le concede cierto privilegio a quienes ejercen la violencia y, también, 

a quienes participan en los espacios políticos y actúan con indiferencia dolorosa. Hablar de 

ello, erradicar el silencio, es una labor importante para avanzar en estos temas: “callar y 

silenciar la barbarie sería precisamente otorgar la victoria a los perpetradores de esa 

barbarie, a los señores de la muerte” (45). Por esto, es importante no permitirlo. 

En este sentido, las investigaciones que intentan reflexionar sobre la condición del 

país y las circunstancias de violencia a la que se enfrentan diariamente determinados 

sectores de la sociedad son de gran relevancia. Cuando la guerra contra el narcotráfico 

comenzó en México, los trabajos teóricos sobre la violencia eran escasos en el país, de esto 

hablará Guillermo Valdés Castellanos, quien fue Miembro del Consejo de Seguridad 

Nacional y del Gabinete de Seguridad Pública, en su estudio Historia sobre el narcotráfico 



  

 
 

  

Rodríguez 22 

en México, el autor habla de la situación a la que se enfrentaron en los espacios políticos al 

estar atendiendo el abrumador problema de la “Guerra contra el narcotráfico” con 

insuficientes estudios y herramientas teóricas que les permitiera una correcta asimilación de 

la problemática, un contexto completo de lo acontecido y herramientas teóricas útiles para 

comprender el fenómeno que el país venía arrastrando desde hace años y que en esos 

momentos comenzaban a manifestarse gravemente sus estragos, sobre esto, Valdés dirá lo 

siguiente: “No teníamos marcos de referencia, ni suficientes estudios empíricos. En las 

aproximaciones existentes al problema del narcotráfico y del crimen organizado en general, 

ha predominado el enfoque periodístico, con gran valor testimonial en algunos casos, pero 

poco útil en términos explicativos” (13). 

Desafortunadamente, tuvieron que aproximarse a este acontecimiento con pocas 

herramientas que les permitieran atender el fenómeno con mayor información. No obstante, 

esto fue un parteaguas, puesto que, de manera posterior a estos sucesos, los estudios sobre 

la violencia comenzaron a tomar relevancia en el país y pronto se convertirían en bases 

fundamentales para intentar comprender una realidad que parecía incomprensible a ojos de 

los que la experimentaban. 

Por esto, el papel que tienen los estudios sobre estas problemáticas sociales y, por 

supuesto, también su constante actualización, resultan de gran trascendencia para generar 

cambios estructurales. Y en este sentido, se coincide con la insistencia de atender este tipo 

de sucesos y de reconocer la importancia de continuar con el diálogo en torno a estas 

temáticas. Para continuar con el diálogo en torno a lo que argumentan Guillermo Valdés y 

Sayak Valencia, Diana Torres reflexiona sobre esto en su ensayo “Medalla o estigma” 

presente en el libro Tsunami, en donde reconoce la posición en la que se encuentran las 



  

 
 

  

Rodríguez 23 

personas con acceso a educación superior, que tienen la oportunidad de reflexionar sobre 

este contexto sin estar profundamente afectados por él: 

Siento que las personas que tenemos el privilegio de poder reflexionar sobre lo que 

pasa en nuestro alrededor, tenemos de algún modo también la obligación de tratar 

de poner nuestras reflexiones al servicio del conocimiento y pensamiento colectivos, 

para que sirva de algo por lo que hemos pasado. Es nuestro compromiso pensar y no 

quedarnos calladxs porque la inmensa mayoría de gente que sufre esa violencia 

diariamente y a niveles que ni siquiera podemos sospechar están silenciadas por el 

propio sistema (Torres 191). 

Ante esto, ¿cuál es, entonces, el papel que tiene la literatura? ¿Hay un compromiso 

ético en ella? Estos cuestionamientos han sido constantes, por lo que hay posturas diversas 

que pueden resultar válidas en distintos sentidos. No obstante, es innegable que dentro de 

los productos literarios se encuentre impreso, además de las intenciones artísticas del 

creador, una relación íntima entre el libro y el contexto en que surge. Los escritores se 

encuentran atravesados por la cultura en la que se desarrollan y para algunos puede ser 

imposible desprenderse de esto. 

En este sentido, como anteriormente se mencionó en la cita de Pierre Bourdieu, una 

producción literaria estará determinada por el discurso social y los aspectos culturales que 

la sociedad tiene interiorizada, de esta manera, la literatura se convierte en una herramienta 

útil para analizar una realidad social donde la violencia se ha naturalizado en las 

generaciones jóvenes. La literatura permite sensibilizar y ser efectiva al promover un 

proceso de introspección en los individuos que les permita ejercer el acto de empatía, en 

este sentido, se puede considerar que, en ella, se puede encontrar una herramienta ética. 



  

 
 

  

Rodríguez 24 

Y aunque en la actualidad existan un sinfín de producciones cinematográficas, 

artísticas y literarias que representan la violencia, volviéndose cada vez más un producto de 

espectacularización, esto no elimina la responsabilidad y el valor ético que puede contener 

un documental, una película, un texto literario o académico, como los mencionados 

previamente al inicio de este apartado, en donde sus creadores se esfuerzan por dar a 

conocer un suceso que merece ser visibilizado, reconocido, y que permita abrir espacios de 

reflexión en distintos lugares. 

De esto reflexionarán, también, en el libro de ensayos Violencia y literatura en la 

narrativa mexicana reciente, en donde Gustavo Lespada reflexiona sobre el 

cuestionamiento: ¿cómo se puede narrar la violencia? y ¿cómo se pueden poner en palabras 

este dolor desmesurado que pueden sentir los más afectados? 

Sobre el papel ético de estos textos, el autor argumenta que: 

“ Para este comercio con lo atroz –propio de la lógica capitalista- no invalida el valor 

ético de la imagen, el compromiso que hay detrás de la denuncia o la información. 

Al final de la cadena siempre habrá alguien que reflexione, que se pregunte: 

¿ Quiénes son los responsables? ¿no pudo evitarse? (Lespada). 

Y justamente este argumento, al aludir al texto de Sontag, reconoce el fin último de 

este tipo de narrativas de la violencia: abrir un diálogo, si bien no son la solución legitima a 

un problema de tal complejidad, sí permite que se abran espacios de reflexión, tan 

importantes para la actualidad. 

Además, con respecto a la lógica capitalista que alude el autor en la cita anterior, es 

pertinente recordar los argumentos de Giorgio Agamben en su reconocido estudio Homo 

sacer I. El poder soberano y la nula vida, en donde reflexiona sobre el papel del 

capitalismo y cómo éste ha permitido que los actos de violencia se agraven, pues es éste el 



  

 
 

  

Rodríguez 25 

que construyó las herramientas adecuadas para que se puedan llevar a cabo estos actos de 

vehemencia: 

"El desarrollo y el triunfo del capitalismo no habrían sido posibles, en esta 

perspectiva, sin el control disciplinario llevado a cabo por el nuevo bio-poder que ha 

creado, por así decirlo, a través de una serie de tecnologías adecuadas, los 

< <cuerpos dóciles>> que le eran necesarios" (Agamben, 12). 

Este argumento del pensador italiano, resultará imprescindible para dialogar, 

también, con las aportaciones de Sayak al resaltar el papel del capitalismo en este contexto 

violento en el que nos desarrollamos actualmente. Pues será a partir de esto que se podrá 

reflexionar sobre cómo se ha transformado la noción del ser humano y cómo, en la 

actualidad, el tener derecho a la vida, de alguna manera, está en entredicho. 

Estas son las reflexiones que han podido surgir gracias a que se han abierto 

conversaciones académicas, filosóficas y literarias, que permitan mantener sobre la mesa un 

tema que, al menos para México y seguramente para otras partes del mundo, continúa 

siendo muy vigente y, sobre todo, necesario. 

Por esto mismo, es importante concluir este apartado, aludiendo al término 

persistencia crítica que reconoce Vladimir Guerrero en su documento “El narcogótico 

mexicano: Escrituras del horror y la violencia en el México del Siglo XXI” para mantener 

una constante revisión de los fenómenos de la violencia en el país, que colaboren a superar 

la indiferencia, la espectacularización que pareciera expandirse cada vez más y, también, a 

las posturas que niegan el valor de las narrativas de la violencia, el autor argumentará sobre 

este concepto lo siguiente: 

“ Ante estos escenarios queda la importancia en el trabajo crítico de lo que aquí he 

designado como persistencia crítica. Una necesidad de una permanente revisión en 



  

 
 

  

Rodríguez 26 

México de los fenómenos de la violencia extrema y de la narcoviolencia. A la 

necesidad de su presencia irrevocable dentro de los estudios especializados de la 

cultura en las instituciones o asociaciones públicas y/o privadas” (342). 

Con esta categoría, pretendo reconocer el significado legítimo de la palabra 

persistencia que refiere, por un lado, a la duración de algo, en este caso un tema de análisis, 

pero también, a la constancia, que remite a la perseverancia, a no rendirse ante la violencia, 

sino a seguir buscando alternativas que permitan construir espacios de paz para las 

próximas generaciones, a no naturalizar acontecimientos que resultan tan dañinos y que 

perjudican a miles de ciudadanos en el país y en muchas otras partes del mundo. 

Se debe reconocer que las narrativas literarias en torno a la violencia que se han 

escrito hasta el día de hoy, que continúan escribiéndose, y están tomando relevancia en 

espacios internacionales, no se han podido desprender del contexto que observan desde los 

ojos de un grupo de ciudadanos que han crecido en determinadas zonas del país que han 

sido terriblemente afectadas por la violencia. Por ello, se debe continuar una búsqueda 

persistente que permita visibilizar la condición en la que se encuentran sectores de la 

sociedad mayormente desfavorecidos. 

Es verdad que también existe una situación de controversia en torno a este tipo de 

trabajos, polémica en la cual no se pretende ahondar ni debatir desde este trabajo de 

investigación, porque la narrativa de la violencia por sí misma es un caleidoscopio de 

historias distintas entre sí, que no se podrían analizar o generalizar superficialmente, por lo 

complejo del fenómeno. No obstante, es importante aclarar que, en esta investigación se 

pretende analizar un tipo de narrativa que remite a situaciones cotidianas de la sociedad y 

no a personajes posicionados en espacios de poder que puedan colaborar a mitificar las 

figuras delincuenciales, en esta investigación se aludirá al retrato de personajes que están en 



  

 
 

  

Rodríguez 27 

la parte más baja de una pirámide de poder, aquellos que se encuentran perjudicados desde 

los espacios más profundos y que por ello, se pretende destacar enormemente el papel ético 

de la construcción de este tipo de narrativas, que tienen como enfoque central las victimas 

afectadas por un sistema que atraviesa a un buen número de mexicanos. 

Por esto, se intenta justificar con este apartado la importancia de escribir sobre estas 

temáticas que permitan visibilizar la situación de violencia que asola distintos espacios del 

país. Esto, sin duda, será lo más importante al reflexionar sobre el compromiso ético que se 

puede encontrar en la narrativa de la violencia, donde se construyen espacios de reflexión 

para cuestionar la manera en que la violencia ha penetrado en la conciencia de la sociedad, 

cómo se ha naturalizado y cómo se ha convertido en una violencia cultural que legitima, en 

muchos de los casos, los acontecimientos violentos, como los ejercidos hacia las mujeres. Y 

que estas categorías conceptuales y estudios académicos, filosóficos y sociológicos remiten 

a un recorrido de larga data, principalmente desde lo acontecido en Auschwitz, donde se 

han elaborado herramientas teóricas para aproximarse a fenómenos de tanta complejidad 

como la violencia y que, en esta investigación, resultan de gran utilidad para aproximarse 

críticamente a un trabajo literario que incluye esta temática. 



  

 
 

  

Rodríguez 28 

1 .3. Violencia, un amplio concepto: Gama de categorías conceptuales para comprender un 

amplio y complejo fenómeno 

“ La entendemos, a esa violencia, como una piedra que cae a un lago. Como ondas 

que se expanden, que avanzan en el espacio, cada vez más sutiles, silenciosas” 

Daniela Rea 

El concepto de violencia es vasto, ha sido abordado desde distintas disciplinas; 

antropológicas, filosóficas, sociológicas, artísticas, etc. Y en este sentido, resulta de utilidad 

para esta investigación, realizar un abordaje desde las distintas herramientas categoriales 

que pueden ofrecer estas aportaciones desde distintos panoramas académicos. 

Para realizar un bosquejo en torno al concepto de violencia, es necesario dividir las 

aportaciones conceptuales en dos principales apartados: en primera instancia, aquello que 

se ha presentado en el panorama internacional, con el fin de identificar los estudios más 

reconocidos de forma global en torno a este fenómeno social que ha afectado desde etapas 

históricas pasadas y que continúa afectando actualmente. Y en segunda instancia, en el 

panorama local, ubicando aquellas aportaciones que han surgido en el contexto de México, 

en donde se pueden considerar aspectos específicos del país, como su localización 

geográfica, la situación histórica y cultural, etc. 

Esto con el fin de reconocer que la violencia tiene que ver con experiencias 

personales y mayormente dolorosas, por lo que es necesario admitir que cada circunstancia 

donde una persona fue vulnerada es un caso particular dentro de un entramado de conceptos 

que, en ocasiones, parecieran generalizar situaciones personales. Por tanto, es indispensable 

encontrar una definición que permita una aproximación adecuada para cada caso. 

Panorama internacional: 



  

 
 

  

Rodríguez 29 

Johan Galtung, sociólogo y una de las personalidades más reconocidas en las 

investigaciones sobre construcción de paz y solución a conflictos sociales, se encargó de 

definir términos indispensables para el análisis de esta investigación que intenta 

comprender, en la medida de lo posible, la compleja construcción de la violencia. Para este 

académico, fue necesario definir este concepto imaginándola con la forma de un iceberg 

dividida en tres secciones, donde en la parte superior, es decir, la punta, se encuentra la 

violencia directa: aquella visible y perceptible para cualquiera, sin embargo, ésta última es 

solo una pequeña parte del verdadero y muy extenso problema que se encuentra invisible 

bajo el agua. Posteriormente, debajo de la anterior y de manera difusa se encuentra la 

violencia estructural, seguida de la violencia cultural, ambas mucho más complejas en su 

definición. Para mayor comprensión se describirán brevemente a continuación: 

Johan Galtung y el iceberg de la violencia: 

Violencia directa: 

Comenzando con la definición más evidente, Galtung la define, de manera concreta 

de la siguiente manera: “la violencia directa es un acontecimiento” (12). Por tanto, con este 

concepto se refiere a aquel acto manifiesto en el que, en determinadas circunstancias, un 

individuo ejerce un acto violento hacia otro, afectándolo directamente, en su mayoría de 

manera física. 

Este tipo de violencia, sí que es visible y muy fácil de identificar. Si bien, en 

distintos contextos, este tipo de violencia viene motivada por cuestiones estructurales o 

culturales, como más adelante se explicará, es importante comprender que este concepto se 

refiere únicamente a la manifestación de un problema, mas no al origen. 

Un ejemplo adecuado para comprender el concepto es lo acontecido recientemente 

durante el año 2020 en Estados Unidos con el caso de George Floyd, caso que conmocionó 



  

 
 

  

Rodríguez 30 

al mundo y que motivó a manifestaciones sociales en distintos lugares. Este fue un caso de 

violencia directa, ejercida por parte de un policía hacia un ciudadano afroestadounidense. 

Este concepto se puede utilizar para hablar del hecho en sí donde se percibe la violencia 

directa en un acto de brutalidad policiaca. Sin embargo, detrás de este acto que cobró la 

vida de un hombre, existe toda una estructura que, aunque no visible, sí tiene mucha 

presencia en el origen del acto. 

Violencia estructural: 

Esta categoría resulta de mayor complejidad que la anterior, por la dificultad de 

hacerla perceptible a los ojos de los individuos afectados por condiciones de vulnerabilidad. 

Galtung la define como: “un proceso con sus altos y bajos” (12). De esta breve descripción, 

es particularmente importante recordar la palabra “proceso”, pues en este tipo de agresión 

no existe un actor claro y visible que esté ejerciendo el embate, ni tampoco sucede de 

manera circunstancial, sino que acontece de manera continua y repetida. Y es derivada de 

un sistema o estructura que lo permite. 

Regresando al caso de George Floyd, si la violencia directa fue el acto que cometió 

el policía en contra de él, provocando su trágico fallecimiento, la violencia estructural se 

refiere a todo el sistema racista y xenofóbico que existe detrás de su caso y que sigue 

motivando y permitiendo este tipo de acontecimientos. Aunque resulte dificultoso 

identificarla claramente por no ser un hecho específico y visible con claridad, no quiere 

decir que tenga menor gravedad, por el contrario, resulta de suma importancia aprender a 

identificarla, sobre todo en países como México. Pues la mayoría del tiempo, este tipo de 

violencia se sustenta en un mal ejercicio de la política, provocando la desigualdad que 

deriva en la carencia de una calidad de vida adecuada. 



  

 
 

  

Rodríguez 31 

No es casualidad que en México sucedan casos como el de George Floyd de manera 

incesante y que, desafortunadamente, estos no tienen el mismo alcance mediático que 

permita visibilizarlos. Es importante concluir este concepto mencionando que, aunque este 

tipo de violencia es menos visible y pese a que no provoca un daño o muerte inmediata, sí 

imposibilita terriblemente el bienestar en los ciudadanos de manera profunda. 

Violencia cultural 

Finalmente, este tipo de violencia la define como: “una constante, una 

permanencia” (12). Ésta es probablemente la más compleja de las tres categorías que 

conceptualiza Johan Galtung. Por la manera en que profundiza dentro de la conciencia de 

los individuos. Si la anterior se refería al sistema que permite este tipo de violencia, ésta se 

refiere a la manera en que ha profundizado en la conciencia individual y colectiva, 

permitiendo que la violencia sea aceptada pasivamente por la propia sociedad. 

Es importante mencionar que la complejidad de comprenderla la convierte en una 

situación delicada porque es este tipo de violencia la que legitima las otras dos categorías, 

Galtung argumenta sobre ella que: “hace que la violencia directa y la estructural aparezcan, 

e incluso se perciban, como cargadas de razón –o por lo menos no malas-” (8). 

Convirtiendo un contexto de violencia en un círculo vicioso en el que se pretende terminar 

con los actos directos, resultando imposible, porque existe una compleja construcción que 

culturalmente imposibilita a los individuos de la posibilidad de identificar aquellos 

elementos de su comportamiento e identidad que continúan reproduciendo y normalizando 

los actos de violencia. 

Ejemplos de esto se evidencian en el uso del lenguaje, en el habla popular se 

perciben constantes referencias a aforismos y sentencias que hacen ver actos de violencia 

como algo “aceptable” para la sociedad, cuando deberían ser rechazados y condenados. 



  

 
 

  

Rodríguez 32 

Además, esta violencia cultural se unifica con la violencia estructural, que está muy 

presente en espacios políticos y en círculos criminales. Provocando que la impunidad 

permee en el contexto social, creando un espacio caótico que pasa de actitudes 

imperceptibles a un ejercicio de violencia directa, que finalmente detona en impunidad y 

legitimación política y social. 

Estos últimos tres conceptos colaboran a trabajar un vocabulario correcto y 

sustentado al hablar sobre las implicaciones de la violencia en la literatura que se pretende 

analizar, sabiendo así identificar distintas manifestaciones de la violencia directa, violencia 

estructural y violencia cultural, ubicándolos como acontecimiento, un proceso y una 

permanencia, según sea el caso. 

Otra de las personalidades internacionales más reconocidas en los estudios sobre la 

violencia es Hannah Arendt, de quien sus argumentaciones resultarán imprescindibles para 

el desarrollo de esta investigación y resultaría inexcusable no referenciarla a lo largo de este 

trabajo. En su libro Sobre la violencia, la autora puso a dialogar distintos conceptos, 

distinguiendo sus diferencias y particularidades. Estas contribuciones que resultan de gran 

relevancia para comprender la situación actual. 

Una de las aportaciones más importantes en sus reflexiones es que identifica y 

aclara la diferencia entre poder y violencia, conceptos que constantemente se confunden al 

referirlos: “El poder siempre precisa el número, mientras que la violencia, hasta cierto 

punto, puede prescindir del número porque descansa en sus instrumentos” (Arendt 57). Por 

lo tanto, cuando se habla de poder, se debe entender que no es propiedad de un solo 

individuo, sino que pertenece a un grupo y sigue existiendo, siempre y cuando el grupo 

permanezca unido. 



  

 
 

  

Rodríguez 33 

Sin embargo, la naturaleza de la violencia, para Hannah Arendt es instrumental: 

como todos los medios siempre precisa de una guía y una justificación hasta lograr el fin “ 

que persigue” (70). Esto es importante porque a lo largo del análisis crítico de esta novela, 

se reconocerá el papel del lenguaje, el cual podría fungir como un instrumento 

imprescindible para la violencia, porque con él se logra la justificación de la que se habla 

en la cita anterior. Por tanto, para la filósofa alemana, resultaba importante identificar que 

“ el poder y la violencia son opuestos; donde uno domina absolutamente falta el otro” (77). 

Esto es importante en el contexto mexicano, porque pareciera que estamos en un lugar 

donde se carece de poder político, o bien, que éste se encuentra dominado por la 

delincuencia organizada. Y en este sentido, el argumento de Arendt resulta pertinente 

porque se admite que, si estamos sumergidos en este contexto de violencia exacerbada, es 

precisamente porque se carece de poder. 

Por otro lado, una de las aportaciones de Hannah Arendt más importantes al hablar 

de violencia, es su estudio sobre la banalidad del mal. Sobre todo, porque un aspecto 

indispensable a tratar en esta investigación es reflexionar sobre cómo la pasividad ante 

actos de violencia se ha convertido en una permanencia en la mayoría de los ciudadanos 

mexicanos que han crecido a la par de una guerra contra el narcotráfico. Por tanto, la autora 

plantea una pregunta muy interesante sobre ¿cuáles han sido las herramientas que han 

permitido que la vida de los individuos se haya desvalorizado a un grado ínfimo? En este 

libro, la autora estudia a profundidad la condición humana a raíz de lo acontecido en 

Auschwitz durante la Alemania Nazi, en particular el caso de Eichman y su juicio. Ante lo 

controversial de sus argumentos en este estudio, la autora escribió sobre ello que había que 

considerar que: “Eichman no era estúpido. Únicamente la pura y simple irreflexión –que en 



  

 
 

  

Rodríguez 34 

modo alguno podemos equiparar a la estupidez- fue lo que le predispuso a convertirse en el 

mayor criminal de su tiempo (171). 

Y aunque en el apartado ético de este capítulo ya se aclaró que no se pretende 

equiparar y/o comparar la situación del exterminio nazi con lo acontecido en los países 

latinoamericanos afectados por el narcotráfico, pues se comprende que fueron 

acontecimientos históricos distintos en su esencia y sus motivaciones. Sí es importante 

reconocer, que los argumentos de teóricos, filósofos y escritores que han abordado la 

situación que tiene que ver con el exterminio nazi, como Hannah Arendt, Susan Sontag, 

Giorgio Agamben y Primo Levi, resultarán muy importantes para esta investigación, 

porque se intenta una aproximación a sucesos de violencia exacerbada. 

Por lo tanto, el concepto de banalidad del mal resultará muy útil, ya que, de alguna 

manera, regresa el carácter de humano a aquellos que cometen actos violentos. Es decir, 

con este concepto se reconoce que no es necesario ser la encarnación del mal, ni 

necesariamente se debe asumir que han sido enfermos mentales los que han cometido actos 

de violencia desmedida. Sino que fueron ciudadanos, similares a nosotros mismos, que por 

una actitud mayormente acrítica aceptaron involucrarse en este tipo de organizaciones, sin 

reflexionar mínimamente en los actos que estarían dispuestos a cometer al convertirse en 

asesinos y victimarios de los otros. 

Sobre esto último, en el libro Historia del narcotráfico en México, el autor se 

percata de la importancia de este concepto al hablar de la actitud de los involucrados en 

actos delictivos: 

Hannah Arendt fue una filósofa judía alemana que investigó el holocausto de judíos 

durante la Segunda Guerra Mundial. Al conocer el testimonio que prestó ante un 

jurado, en un juicio en contra de los nazis, un comandante responsable de organizar 



  

 
 

  

Rodríguez 35 

los campos de concentración y la ejecución masiva de los judíos en las cámaras de 

gas, descubrió que ello fue posible por la participación de cientos de personas que 

no eran demonios, ni la encarnación del mal, sino soldados comunes y corrientes, 

que formaban parte de una cadena de decisiones y acciones pequeñas y 

aparentemente intrascendentes vistas de manera separada. A eso le llamó el mal 

banal (Valdés 424). 

Con esta referencia, podemos percatarnos de que a los estudiosos del narcotráfico 

también les ha preocupado constantemente la actitud pasiva e irreflexiva de estos sujetos, 

quienes, desde su condición humana, han formado parte de las filas del narcotráfico. Se han 

convertido en piezas y/o instrumentos de la violencia, que han aceptado sus estipulados sin 

renegar, ni reflexionar en torno a lo que acontece en su país. 

Otro de los filósofos más relevantes en los estudios culturales sobre la violencia en 

el panorama internacional de la actualidad es Achile Mbembe, quien desarrolla en su 

ensayo Necropolítica, una importante teoría en torno al concepto de poder, proponiendo 

conceptos como necropoder y necropolítica, para referirse a la decisión de mantener un 

control sobre la vida de las personas. Para eso, el autor definirá su categoría conceptual de 

la siguiente manera: 

“ Se alude en Necropolítica a la cosificación del ser humano propia del capitalismo, 

que explora las formas mediante las cuales las fuerzas económicas e ideológicas del 

mundo moderno mercantilizan y reifican el cuerpo: se estudia de qué manera éste se 

convierte en una mercancía más, susceptible de ser desechada, contribuyendo a 

aniquilar la integridad de las poblaciones” (15). 

Con esta cita, se podrá argumentar sobre el contexto actual al que se enfrenta el 

territorio nacional en la actualidad, donde la vida de los individuos pareciera perder valor, 



  

 
 

  

Rodríguez 36 

las personas se conciben, cada vez más, como seres reemplazables. Y en este sentido, 

también, la violencia se ha convertido en un producto de consumo más. 

Los estudiosos como Mbembe o Hannah Arendt coinciden en que es a partir de la 

situación acontecida en los campos de concentración nazi, que la situación en torno a la 

forma en que se concebía la vida, cambió rotundamente, porque es en esto en donde se 

mostró un proceso terrible de completa deshumanización. 

Por ello, serán los estudios que surgieron a raíz de esta situación histórica, que se 

comienzan serias reflexiones sobre el poder sobre la vida, o lo que Foucault llamará 

biopoder para referirse a “un régimen inédito que toma como nuevo objetivo y vehículo de 

acción el bienestar de la población y la sumisión corporal y sanitaria de los ciudadanos” 

(Mbembe 14). En este sentido, el autor se percata del papel que tomó la situación del 

exterminio en la forma en que se llevan a cabo los procesos de muerte en la actualidad, esto 

lo argumenta de la siguiente manera: 

Las cámaras de gas y los hornos son el punto culminante de un proceso de 

deshumanización y de industrialización de la muerte, en la que una de las 

características originales es la de articular la racionalidad instrumental y la 

racionalidad productiva y administrativa del mundo occidental moderno (la fábrica, 

la burocracia, la cárcel, el ejército). La ejecución en serio, así mecanizada, ha sido 

transformada en un procedimiento puramente técnico, impersonal, silencioso y 

rápido (25). 

Por ello, serán los autores que se percatan de esta situación, los que tendrán gran 

relevancia en los estudios de la violencia, porque observan desde la raíz, cómo ha cambiado 

en la noción de los individuos, la forma en que se valora la vida y, también, cómo la 

muerte, se ha convertido en un proceso capitalista que vende la violencia como un producto 



  

 
 

  

Rodríguez 37 

más. Serán en este aspecto, que resultarán de gran relevancia las aportaciones de Sayak 

Valencia con su idea del Capitalismo gore, de lo cual se hablará a continuación en el 

apartado de teóricos locales. 

Panorama local: 

Resultará indispensable utilizar, a su vez, términos que se adecúen correctamente al 

contexto de México, el cual se encuentra atravesado por el fenómeno del narcotráfico, 

siendo éste una de las razones principales por las que la violencia ha impregnado el tejido 

social tan profundamente. Por lo tanto, de manera local, cuando se habla de violencia en el 

país, es preciso remitir a los estudios de Rossana Reguillo, investigaciones que entrelazan 

lo social, cultural y antropológico para una mayor comprensión de un fenómeno tan 

complejo en el país. En su artículo “La narcomáquina y el trabajo de la violencia: apuntes 

para su decodificación” publicado en la revista E-misférica 8.2 en el número del 2011, 

expone definiciones de categorías de la violencia que, aunque algunas muy parecidas a las 

proporcionadas por Galtung, ofrecen distinciones que perfeccionan la concepción de la 

situación de este país. 

Cuando se habla de un contexto violento como el de México, es importante 

contemplar el papel que juega el narcotráfico en la inseguridad. Por esto, es interesante 

observar cómo Rossana Reguillo cuestiona, al inicio de su trabajo, si al hablar de violencia 

se debe hablar en plural o singular. Evidenciando, que la violencia se construye de manera 

compleja, siendo erróneo no identificar los distintos modos en los que se ejecuta. 

En este sentido, la autora identifica diversos tipos de violencia, comenzando con la 

violencia estructural¸ la cual tiene semejanza con la mencionada previamente a la que 

Galtung acuña el mismo título. En este caso, la autora la define como aquella que: “nombra 

las violencias vinculadas a las consecuencias y efectos de los sistemas (económicos, 



  

 
 

  

Rodríguez 38 

políticos, culturales), que operan sobre aquellos cuerpos considerados “excedentes, pobres 

y excluidos, principalmente” (Reguillo, parr. 19). Esta última es evidente en países donde la 

corrupción y la impunidad imperan en los sistemas políticos, convirtiéndose en un Estado 

en el que la justicia pareciera estar totalmente ausente, o presente solo para el sector 

privilegiado. 

Posteriormente define la violencia histórica como aquella que “golpea a los grupos 

considerados “anómalos”, salvajes, inferiores (mujeres, indígenas, negros) y que hunde sus 

raíces en una especie de justificación de larga data” (parr. 20). Posiblemente ésta sea una de 

las más identificables en la actualidad debido a que los movimientos de reivindicación han 

logrado resonancia mundial, visibilizando el problema de vulnerabilidad que padecen 

ciertos sectores de la población y que tiene una carga cultural histórica. 

Luego, define la violencia disciplinante como “aquella que pretende nombrar las 

formas de violencia que se ejercen para someter, mediante el castigo ejemplar, a las y los 

otros” (parr. 22). En este caso, la autora explica que ésta última es utilizada por las personas 

como un intento de protegerse de situaciones amenazantes. Un ejemplo evidente de este 

tipo de disciplina ejercida por medio de la violencia se remite a lo acontecido con los 

Feminicidios en Ciudad Juárez: dado que las mujeres desaparecidas cumplían con 

determinadas características similares: cabello negro y tez morena, ante esto surgió un 

fenómeno entre los ciudadanos en donde los padres de familia motivaban a sus hijas a 

eliminar los rasgos físicos que resultaran similares a los de las mujeres desaparecidas, por 

lo que cortaban o teñían su cabello con la intención de no parecer una víctima potencial, en 

esto radica su carácter disciplinante. 

Posteriormente, la violencia difusa Reguillo la define como “aquella violencia – 

gaseosa- cuyo origen no es posible atribuir más que a entes fantasmagóricos (el narco, el 



  

 
 

  

Rodríguez 39 

terrorismo), y que resulta casi imposible de prever porque no sigue un patrón inteligible” 

(parr. 23). En este caso, la autora explica que, aunque el problema del narcotráfico 

pareciera ser demasiado evidente como para considerársele difuso, porque son 

organizaciones bien definidas, con líderes conocidos nacional y mundialmente, realmente 

no se manifiesta de manera tan clara. Con esta definición, la autora intenta explicar la 

experiencia de los ciudadanos mexicanos que presencian manifestaciones de violencia en 

su cotidianidad. Es decir, nunca se sabe concretamente en qué contexto y tiempo específico 

podría surgir una situación amenazante, como si de fantasmas imperceptibles se tratara, no 

es fácil identificar a los individuos que podrían ejercer violencia, pues muchas veces se 

encuentra incluso en el sistema policial, quienes deberían ser protectores de los individuos. 

Así mismo, los integrantes de una misma familia podrían ser parte de círculos delictivos, 

sin que resulte evidente para el resto de los integrantes de la familia. 

Finalmente, la autora explica la evolución que surgió en una categoría: la violencia 

utilitaria pasó a ser una violencia expresiva. La primera se define como aquella en la que se 

busca asesinar con un fin específico, como puede ser la adquisición de un territorio o la 

obtención de poder. Sin embargo, las motivaciones han cambiado y en la actualidad, 

además de asesinar teniendo como base estas motivaciones, también se busca “la 

exhibición de un poder total e incuestionable que apela a las más brutales y al mismo 

tiempo sofisticadas formas de violencia” (parr. 26). Con ésta última, se pretende dejar un 

mensaje a la sociedad, acto evidente en espacios donde los asesinatos se convirtieron en 

producto simbólicos. No solo se busca la muerte del individuo, sino utilizarlo como 

elemento mediático. Se hace de la violencia un lenguaje colectivo. En México ha sido 

común la utilización de objetos específicos dejados en los lugares del crimen que permitan 



  

 
 

  

Rodríguez 40 

lograr este cometido expresivo en los medios de comunicación que posteriormente serán 

acercados a la sociedad en general. 

Sin duda, las categorías que ofrece Rossana Reguillo sobre la violencia ofrecen 

vocabulario para mayor comprensión de la situación específica del país, identificando las 

manifestaciones de violencia que han penetrado tan profundamente en el tejido social. 

Además de lo anterior, incorpora un concepto que resulta de gran importancia, 

indispensable para el analizar el contexto social y cultural de la novela que se pretende 

analizar: la narcomáquina. 

La autora utiliza el término para definir la problemática del contexto actual: “la 

narcomáquina se sirve de estas cuatro formas de violencia y las combina de maneras 

intercambiables, como si fuera un ‘lego’, empalmando piezas sociopolíticas y culturales 

para producir efectos diferenciados” (parr. 24). Provocando, un contexto plagado de 

diversas categorías violentas que cada vez consume más a los individuos, sobre todo a 

aquellos jóvenes localizados en zonas de marginación, convirtiéndose en puntos de 

vulnerabilidad ante esta máquina, aunque cabe destacar que no solo engulle a miembros de 

comunidades marginadas, sino también de otros ámbitos, pero esto se explicará más 

adelante. No obstante, la autora considera que: 

la narcomáquina ha ido incrementando su acción expresiva, es decir, el ejercicio de 

aquellas violencias cuyo sentido parece centrado en la exhibición de un poder total e 

incuestionable que apela a las más brutales y al mismo tiempo sofisticadas formas 

de violencia sobre el cuerpo ya despojado de humanidad (parr. 26). 

Esto resulta de suma relevancia al hablar de violencia desde una época 

contemporánea, porque los medios de comunicación han tomado un papel esencial en la 

conciencia de los individuos. Y, si la narcomáquina pretende explotar su capacidad de dar a 



  

 
 

  

Rodríguez 41 

conocer un hecho violento para poder expresar su nivel de poder, los individuos se 

encuentran sumamente vulnerables ante esta constante aparición de actos violentos en su 

espacio cotidiano. 

Desde este espacio, es indispensable reflexionar, no solo en la situación de violencia 

actual y los mecanismos que utiliza, sino también pensar nuevas formas de enfrentarse a 

este contexto: 

la contra máquina, por el poder fantasmagórico y radicalmente disciplinante de la 

máquina, no puede venir más que de la sociedad, de los ciudadanos que en sus 

múltiples roles (activistas, artistas, periodistas, cronistas, profesores, padres, madres, 

estudiantes, críticos) (parr. 44). 

Si bien la estructura de la contra máquina debería venir principalmente del Estado y 

las instituciones que lo conforman, es evidente que el sistema de corrupción que pondera en 

el país imposibilitaría el éxito de estrategias políticas que permitan dar cara a la violencia. 

Sin embargo, sí es importante destacar, como lo hace la autora, el papel individual de los 

ciudadanos, que pueden colaborar desde sus espacios profesionales y personales a mejorar 

la condición social y cultural. 

Por otro lado, para comprender en su totalidad la problemática de la violencia en 

México, es necesario analizar qué papel cumple el orden social y político del mundo. Para 

esto, es necesario reconocer qué relación tiene el capitalismo que, sin duda, en este siglo, 

toma un papel importante cuando se habla de situaciones de precariedad en ciertas zonas 

del mundo. 

Es evidente que los personajes de la narrativa de Fernanda Melchor hay una 

situación de frustración por la falta de oportunidades, exponiendo la brecha económica y 



  

 
 

  

Rodríguez 42 

cultural que existe entre un país de primero mundo: Estados Unidos, junto a un país 

embargado por la carencia: como México. 

En este caso, para analizar este aspecto en la producción de literaria de la autora, es 

indispensable utilizar los conceptos que desarrolla Sayak Valencia en su libro Capitalismo 

gore, el cual permite comprender cómo la violencia se ha convertido en un método de 

empoderamiento. La teoría de esta autora define su concepto principal de la siguiente 

manera: “con capitalismo gore nos referimos al derramamiento de sangre explícito e 

injustificado (como precio a pagar por el Tercer Mundo que se aferra a seguir las lógicas 

del capitalismo, cada vez más exigentes)” (2). 

Y de esta manera, se analizará la personalidad de los personajes partiendo de los 

tres factores detonantes que la autora considera determinantes para que los jóvenes utilicen 

la violencia como herramienta de empoderamiento, los cuales se explicarán, uno por uno, a 

continuación: 

Performance de género: 

Comenzando con la definición de este factor, Valencia lo define como la 

“ obediencia acrítica de los varones al desempeñar (performar) las normas de género 

dictadas por la masculinidad hegemónica” (1). 

Esto es una situación muy evidente en la cultura mexicana, donde la crianza, 

especialmente a los hombres, se rige por postulados como “la indiferencia ante el peligro, el 

menosprecio de las virtudes femeninas y la afirmación de la autoridad en cualquier nivel” 

(Valencia 9). Así, estas características se convierten en puntos de vulnerabilidad para los 

jóvenes que, cumpliendo con estos supuestos, se convierten en presas fáciles para la 

narcomáquina. Con esto, es importante mencionar, que el performance de género no aplica 

únicamente en contextos de pobreza. Si bien, este tipo de comportamientos se hacen muy 



  

 
 

  

Rodríguez 43 

evidentes en zonas donde es patente la falta de oportunidades, hay que destacar que no se 

accede a organizaciones delictivas únicamente con la intención de cubrir necesidades 

económicas, sino también emocionales. La cultura mexicana con respecto a la masculinidad 

hegemónica implica educar (o performar) a los hombres para que tengan algo que, si bien el 

dinero lo facilita, no lo asegura: poder. Facultad que sí les ofrece las organizaciones 

delictivas. Por tanto, también los jóvenes de estratos sociales altos son vulnerables a 

recurrir a la violencia para experimentar una sensación de empoderamiento, si han sido 

educados desde la imposición de una masculinidad hegemónica. Por lo tanto, no bastaría 

con ofrecer oportunidades de educación profesional, porque esto no les ofrece poder. 

De esto también ha hablado Guillermo Valdés Castellanos en su libro Historia del 

narcotráfico en México, al intentar comprender las razones por las que los jóvenes se 

introducen en actos delictivos: 

El sicariato de los Arellano Félix tuvo una característica especial que no se ha 

vuelto a presentar en ninguna otra organización: los narcojuniors, sicarios reclutados 

entre jóvenes de clase media alta de Tijuana, lo que revela el nivel de relación y 

aceptación de la sociedad tijuanense. En las cuentas de Blancornelas, fueron entre 

2 0 y 30 muchachos de alrededor de 20 años los reclutados de buenas familias, muy 

católicas (...) El padre de uno de ellos declaró a un periodista: "Le di todo a mi hijo. 

Buena escuela. Buen carro. Dinero. Apellido. Todo. Lo único que no pude darle fue 

poder" (Valdés 232). 

La última cita ilustra perfectamente las argumentaciones de Sayak Valencia sobre la 

performatividad de género. El testimonio ofrecido por uno de los padres de estos jóvenes 

resulta muy valioso para intentar comprender, no solo desde conceptualizaciones 

académicas la situación de violencia, sino también desde casos personales y específicos, 



  

 
 

  

Rodríguez 44 

que retratan una realidad social. Permiten reflexionar, que estamos frente a una gran 

máquina que engulle a los jóvenes y que, para luchar contra ella, ya no bastará con un 

estatus económico que elimine vulnerabilidad, si bien es verdad que la pobreza es un factor 

detonante para la incorporación a asociaciones delictivas en zonas rurales, el bienestar 

económico no necesariamente ofrece seguridad en espacios citadinos. También, es 

necesario exigir un cambio en la estructura educativa y cultural, que no exija a los hombres 

postulados tan exigentes que solo puedan cumplir accediendo a actos violentos. 

Hiperconsumismo: 

El segundo factor que la autora considera determinante para que los jóvenes se unan 

a las filas del narcotráfico y de organizaciones delictivas tiene que ver con lo que Sayak 

Valencia argumenta a continuación: 

A la vinculación entre la performance de género y la construcción del estado 

mexicano, como un estado machista, debemos agregar las demandas económicas del 

capitalismo contemporáneo que exige a todos los individuos ser hiperconsumidores 

para considerarles legítimos y pertinentes dentro del entramado capitalista g-local 

(2). 

Es evidente que una de las características de la época actual, es el papel que tienen 

los medios de comunicación masiva en la conciencia de los individuos: la publicidad ha 

tomado un papel fundamental. Los individuos se ven infatigablemente bombardeados por 

anuncios de productos, motivando a la compra constante. Evidentemente, esto genera 

frustración en aquellos que no cuentan con el suficiente ingreso económico para adquirir 

todos los artículos publicitados, siendo ésta una frustración inconsciente y deliberada. 

Esto se complica cuando la única solución a esta frustración es recurrir a la 

delincuencia para satisfacer la necesidad del hiperconsumo. Y esto se agrava en países 



  

  

Rodríguez 45 

como México, donde el índice de pobreza es del 41.9% de la población3. Es decir, los 

ciudadanos en situación de pobreza se acercan, por muy poco, a la mitad de la población. 

Además, son ciudadanos que comparten frontera con un país de primer mundo, que puede 

acceder a todos los estipulados del hiperconsumismo. Generando mayor frustración en los 

individuos que, al no poder cumplir con las necesidades económicas básicas, quedan 

totalmente excluidos y/o rechazados por el capitalismo imperante. 

Colonialismo 

Aunado a lo anterior, Sayak Valencia destaca que la situación del hiperconsumismo, 

en relación con la cercanía de Estados Unidos y México, se complica aún más cuando se 

reflexiona sobre las raíces colonialistas de los individuos del país: “debemos considerar el 

colonialismo que subyace en la idiosincrasia mexicana, donde hay un deseo de blanquearse 

a través del empoderamiento económico” (2). No hay duda de que, existe un sentimiento de 

inferioridad, no solo por las carencias financieras de un país como el nuestro, sino también 

por la discriminación y subestimación que han atravesado a los latinos y en particular a los 

mexicanos. 

Este factor colonialista del que nos habla Sayak Valencia en la construcción de su 

teoría en torno al capitalismo gore, se vuelve más evidente en zonas fronterizas como el 

norte del país, donde es perceptible la actitud de los ciudadanos que buscan adoptar 

costumbres extranjeras, alejándose de las propias, en un esfuerzo de no considerarse 

inferiores a los ciudadanos americanos. Por lo tanto, se busca la adquisición de productos 

importados que elevan su precio a un nivel muchas veces inalcanzable para la mayoría. No 

obstante, se convierten en un éxito rotundo en el país, por el intento de los ciudadanos de 

demostrar una apariencia de éxito económico similar al de los Estados Unidos, un 

3 Según el Consejo Nacional de Evaluación de la política de Desarrollo social (CONEVAL). 



  

 
 

  

Rodríguez 46 

sentimiento de “blanqueamiento económico”, con el fin de eliminar la frustración que 

embarga a la ciudadanía. 

Finalmente, la unión de los tres factores descritos anteriormente da como resultado 

en las comunidades jóvenes, lo que Sayak Valencia definió como sujetos endriagos: 

De las características identitarias del sujeto endriago, se puede contar el hecho de 

que es anómano y transgresor, combina lógica de la carencia (pobreza, fracaso, 

insatisfacción) y lógica del exceso, lógica de la frustración y lógica de la 

heroificación, pulsión de odio y estrategia utilitaria” (4). 

Es decir, estos sujetos recurrirán al uso de la violencia como herramienta de 

empoderamiento. Esta definición resulta muy importante en el desarrollo de esta 

investigación, porque se pretende analizar la identidad de los personajes que cumplan con 

las características anteriormente descritas: performance de género, frustración derivada del 

hiperconsumismo y raíces colonialistas que influyen en su comportamiento 

Indudablemente, estos conceptos de violencia que ofrece ambas especialistas son 

muy importantes para comprender el complejo sentido semántico que envuelve la palabra 

violencia, son tomados en cuenta principalmente porque tomaron significación dentro del 

mismo concepto en que se desarrollan los espacios de las narrativas mexicanas 

contemporáneas, en donde se muestra un México fracturado por el crimen, donde la 

violencia tomó formas muchas veces incomprensibles. Donde se expandió poco a poco 

hasta el grado de percibirse difusa, fue, como lo mencionan en la cita que da inicio a este 

apartado, un golpe en el agua que se expandió casi totalmente. 

Por otro lado, es indispensable tomar en cuenta las investigaciones que se han 

llevado a cabo desde el Norte de México en torno al tema de la violencia. El trabajo 

realizado por Vladimir Guerrero Heredia titulado El narcogótico mexicano: escrituras del 



  

 
 

  

Rodríguez 47 

horror y la violencia en el México del Siglo XXI, resultará de utilidad para analizar cómo se 

construyen los espacios en la literatura cuando se habla de territorios violentados por el 

crimen. El autor define su categoría estética de la siguiente manera: 

Son imágenes y materiales de la desmesura violenta que el necropoder del crimen 

organizado infringe en la sociedad del México actual. Estas materialidades se 

ocupan también de los angustiantes escenarios de la muerte y de las escenas de lo 

fantasmal que este narcopoder desarrolla en todo el territorio nacional y en donde se 

puede visibilizar cómo toda calma civil es despojada por acciones estremecedoras 

(32). 

Esta categoría, permite analizar cómo se concibe el horror en los actos de violencia 

en el país, porque se han construido espacios y ambientes que parecieran asimilarse 

profundamente al género de terror. Estas definiciones colaboran a analizar cómo se puede 

utilizar el lenguaje para construir experiencias estéticas de lo sublime como la que define 

Guerrero en su teoría: 

(…) lo sublime resultará de todo aquello que nos despierte sensaciones e ideas de 

dolor, terror y peligro, pues la mayoría de las sensaciones o representaciones que se 

relacionen principalmente con el dolor o el peligro corresponden al principio clave 

de la autoconservación (Guerrero 111). 

Esto permitirá ver, cómo se construyen espacios fantasmagóricos que se relacionan 

con la categoría de la violencia que define Reguillo como difusa, para referirse a 

situaciones cotidianas en las que las situaciones amenazantes pueden llegar en cualquier 

momento, sin ser prevista en los ciudadanos, en donde el narcotráfico y los individuos que 

pueden cometer un acto de violencia pueden encontrarse cercanos, observando, en 

ocasiones casi de forma omnipresente. De esta manera, la teoría de este académico local 



  

 
 

  

Rodríguez 48 

resultará de utilidad para argumentar sobre cómo la violencia ha profundizado hondamente 

en la conciencia de los individuos que viven en el país y se encuentran en situaciones de 

vulnerabilidad. 

Violencia de género: 

Mariana Azahua menciona en su trabajo “La rebelión de las casandras” publicado 

en el libro Tsunami 2 que “ser mujer es haber crecido con la certeza de que nuestro cuerpo 

alberga las condiciones de posibilidad de experimentar peligro potencial, siempre. Ser 

mujer es acostumbrarse a este estado de las cosas. Y a veces, ser mujer es hartarse de 

haberse acostumbrado” (31). Y ante esto, vale la pena reflexionar en torno a ¿cuál es la 

condición de las mujeres en México en un contexto de tanta violencia? Sin duda las 

experiencias y los testimonios personales que, cada vez más, tienen mayor difusión y 

promueven la concientización de este tipo de circunstancias son importantes al realizar 

análisis sociocríticos de una novela. 

Actualmente, hay una situación de vulnerabilidad en las mujeres que se encuentran 

sumergidas en un contexto patriarcal como el de México, donde las cifras de abuso físico, 

psicológico y sexual son exorbitantes en el país. Y este tipo de manifestaciones de la 

violencia, son permitidas por un marco cultural que ha permitido su legitimación. Y que, 

sin embargo, en la actualidad se ha buscado focalizar para disminuir los casos de abusos 

hacia las mujeres. 

Para realizar un análisis pertinente de las violencias de género, resulta indispensable 

tomar en cuenta las aportaciones que ha realizado Rita Segato, particularmente en su libro 

Las estructuras elementales de la violencia, en donde incorpora conceptos indispensables 

para construir un vocabulario apropiado para una correcta aproximación crítica. Uno de los 

términos más útiles será el de violencia moral, para referirse a: 



  

 
 

  

Rodríguez 49 

El conjunto de mecanismos legitimados por la costumbre para garantizar el 

mantenimiento de los estatus relatos entre los términos de género. Estos 

mecanismos de preservación de sistemas de estatus operan también en el control de 

la permanencia de jerarquías en otros órdenes, como el racial, el étnico, el de clase, 

el regional y el nacional (Segato 107). 

Esta definición es importante en dos sentidos: por un lado, se destaca la importancia 

de reconocer los mecanismos culturales que pueden colaborar a normalizar y/o legitimar la 

posición privilegiada de lo masculino. Por lo tanto, es necesario prestar particular atención 

a todos los aspectos culturales de un determinado lugar geográfico. Por otra parte, destaca 

que este tipo de violencia moral no se percibe únicamente en cuestiones de género, sino 

también raciales, étnicas y de clase, siendo pertinente mantener una perspectiva desde el 

feminismo interseccional, admitiendo que los casos de discriminación pueden presentarse 

desde distintas vulnerabilidades y no solo desde una sola. Además, hay que reconocer que 

los movimientos de reivindicación tendrán mayores logros si se llevan a cabo en comunión 

y no en separación. 

Además, Rita Segato destaca enfáticamente la importancia de identificar todos 

aquellos aspectos que involucran a lo emocional y nombrarlos, también, como un acto 

violento. Si bien gracias a las campañas de concientización de la violencia de género que 

han tomado gran relevancia en las redes sociales, hay que mantener la persistencia en este 

tipo de aspectos: 

Violencia moral es todo aquello que envuelve agresión emocional, aunque no sea ni 

consciente ni deliberada. Entran aquí la ridiculización, la coacción moral, la 

sospecha, la intimidación, la condenación de la sexualidad, la desvalorización 

cotidiana de la mujer como persona, de su personalidad y sus trazos psicológicos, de 



  

 
 

  

Rodríguez 50 

su cuerpo, de sus capacidades intelectuales, de su trabajo, de su valor moral (Segato 

1 15). 

Distinguir esto, es muy importante al comenzar una aproximación critica porque 

permite comprender que no en todos los casos de violencia se identifican rasgos de 

violencia física. Sin embargo, sí son muy recurrentes los casos de agresiones emocionales, 

donde la ridiculización, menosprecio por la condición femenina y la desvalorización de sus 

capacidades físicas e intelectuales se hacen patentes en la sociedad. 

Segato reconoce que en América Latina “Las formas más corrientes de la violencia 

moral son: control económico, control de la sociabilidad, control de la movilidad, 

menosprecio moral, menosprecio estético, menosprecio sexual, descalificación intelectual y 

descalificación profesional” (116) Estos aspectos se vuelven evidentes, no únicamente en 

relaciones sentimentales y de pareja, sino también entre miembros de familia. 

Es indispensable mantener presente las similitudes entre la violencia estructural de 

Johan Galtung y los términos utilizados por Rita Segato, porque la autora entiende “los 

procesos de violencia, a pesar de su variedad, como estrategias de reproducción del sistema, 

mediante su refundación permanente, la renovación de los votos de subordinación de los 

minorizados en el orden de estatus, y el permanente ocultamiento del acto instaurador” 

(113). Este fenómeno, como bien lo percibe Segato, amerita una refundación permanente, 

es un sistema que se debe mantener mediante distintos dispositivos culturales que colaboren 

a ello. Por tanto, la autora se percata de que no es suficiente con una reconstrucción de los 

aspectos legislativos, sino que también es indispensable continuar con una modificación de 

la conciencia cultural. 

La autora reconoce que, si bien, las leyes tienen un poder simbólico que permite dar 

forma a una realidad social, el cambio no radica únicamente en nuevas propuestas a esto: 



  

 
 

  

Rodríguez 51 

“ necesitamos acompañar estos datos y esas leyes de un marco de sentido que oriente la 

conciencia y la práctica de todos aquellos que trabajan por este objetivo” (133). Entonces, 

¿ la renovación de las leyes sigue siendo importante para la erradicación de las violencias de 

género? Por supuesto. Rita Segato, pese a su reflexión en torno a su insuficiencia, admite 

que sí son necesarias, porque colaboran a la concientización a largo plazo: 

El ser humano posee la característica de la reflexividad: puede identificar sus 

propios chips y puede evaluarlos, juzgarlos éticamente y desaprobarlos. La ley 

contribuye a ese largo y esforzado propósito de la reflexividad, e instala una nueva, 

distinta, referencia moral (143). 

Por lo tanto, en lo absoluto se pretende desvalorizar el papel de las leyes, son 

indispensable. Pero deben venir acompañados de una concientización social y cultural para 

realmente ver efectividad en los comportamientos violentos. 

Y en este sentido se destaca la importancia del papel de la literatura, que como bien 

señala Segato, el ser humano tiene la capacidad reflexiva que le pueda permitir construir un 

espacio de abstracción para pensar y re-pensar en las actitudes cotidianas que siguen 

colaborando a la permanencia de un contexto violento. Hay que tener muy presente, al 

hablar de violencias de géneros la importante tarea de concientizar y no solo de castigar: 

“ apostar simplemente a la criminalización y a el encarcelamiento, sobre todo si éste no es 

acompañado por procesos reeducativos, significa investir en la misma lógica de que se 

alimenta la violencia” (Segato 136). Estos argumentos, resultan imprescindibles en esta 

investigación, de corte literario, donde se pretende reconocer el importante valor de la 

educación, personal y colectiva. 

No obstante, en relación con la violencia de género, también es importante hablar de 

la violencia ejercida hacia las sexualidades perseguidas y/o vulneradas: hacia todo aquello 



  

 
 

  

Rodríguez 52 

que no sigue con el canon heteropatriarcal, como es el caso de lo “trans”. Esto surge debido 

a que los transfeminicidios es una de las situaciones de violencia de género más graves en 

la actualidad, porque las cifras son cada vez más abrumantes. Si bien en este país, la 

homosexualidad ha venido logrando apoyo y visibilidad en el ámbito social y legislativo, 

las cuestiones de identidad de género continúan siendo una problemática vigente: 

“ Aún después de la culminación de su vida a estas mujeres se les niega el derecho a 

una identidad y a una expresión de género, reforzando ideas transfóbicas mediante la 

desaprobación, en forma de broma o regaño” (Coronado 5). La sociedad mexicana, educada 

en una cultura heteronormativa y patriarcal, se niega a la posibilidad de nuevas expresiones 

de género. Y al surgir este tipo de disidencias, en contextos de alto grado de vulnerabilidad 

y violencia, los casos de asesinatos hacia este tipo de grupos, continúa al alza, siendo un 

caso de preocupación para la academia. 

Si bien las cifras no resultan tan efectivas para concientizar a la población debido a 

la imposibilidad de empatizar con las víctimas por medio de números, son indispensables 

para poder dimensionar la grave problemática al que se enfrenta nuestro país. Apenas en el 

primer del sexenio de gestión del presidente actual: Andrés López Obrador, 

1 17 personas LGBT fueron ultimadas en México por motivos relacionados a la 

orientación sexual o a la identidad o expresión de género de las víctimas. Lo que 

representa la cifra más elevada de los últimos 5 años. Y significa que, en nuestro 

país, cada tres días es asesinada una persona gay, lesbiana, bisexual o transgénero” 

(Batisda 1). 

Ante estos desgarradores índices, vale la pena cuestionar ¿qué pasa en México para 

que los ataques violentos ante la comunidad trans sean tan frecuentes? ¿qué pasa en la 

conciencia de los individuos y hasta qué punto se logrará una aceptación? ¿acaso este 



  

 
 

  

Rodríguez 53 

panorama aún se percibe muy lejano? Ante estas preguntas es que las aproximaciones 

literarias, resultan tan valiosas. Porque intenta visibilizar una problemática de suma 

gravedad, que permite reflexionar a profundidad sobre la identidad, no solo en cuanto a la 

identidad de los jóvenes en zonas marginas y donde embarga la pobreza, o de las mujeres 

que se encuentran envueltas en un clima de violencia constante, sino también de estos 

grupos que padecen otro tipo de vulnerabilidades. 

Y al hablar de este tipo de condiciones humanas, se debe mantener siempre presente 

la interseccionalidad, para poder entender que existen subjetividades que no son vulneradas 

únicamente por su identidad sexual, sino también por el estatus económico. Y viviendo en 

un país como México, donde la condición socioeconómica se convierte en un rasgo muy 

importante para ser aceptado o no por la sociedad, es indispensable contemplar 

argumentaciones como las de Jack Halberstam en su libro Masculinidades femeninas donde 

destaca que: “el estatus social obviamente da movilidad y una moderada libertad respecto al 

estigma de la masculinidad femenina” (92) Pero, ¿qué hay de todos los individuos que no 

tienen el estatus suficiente para ser medianamente aceptados? En la actualidad, en el 

contexto mexicano particularmente, se tiene que enfrentar de maneras más cercanas a la 

violencia, donde constantemente se ven vulnerados por un rechazo a las sexualidades 

disidentes y esto, como resultado, también se observará muy presente en las obras literarias 

contemporáneas, donde, quizá a modo de denuncia, se retratan las vulnerabilidades a las 

que se ven sujetas por un rechazo patriarcal hacia todo aquello que consideran feminizado. 



  

 
 

  

Rodríguez 54 

2 .- SEGUNDA PARTE 

La novela Temporada de huracanes de Fernanda Melchor: acercamiento crítico a las 

categorías de la violencia desde la aproximación literaria (directa, estructural, cultural, 

difusa, disciplinante, moral) 

" Es bastante natural para mí escribir sobre la violencia, sobre todo la violencia que se 

ejerce en la esfera íntima, por esta necesidad mía de arrojar luz sobre mi vida personal, 

pero también para contribuir al esfuerzo colectivo de poner en palabras lo que el poder 

(...) nos exige mantener en silencio" 

Fernanda Melchor 

2 .1. Violencias (en plural): Violencia directa, estructural, cultural y difusa en la polifonía 

narrativa de la novela de Fernanda Melchor 

Realizar un análisis literario en torno a la novela Temporada de huracanes de 

Fernanda Melchor desde los estudios de la violencia permite, en primera instancia, 

percatarse de la complejidad del fenómeno y de las dificultades de utilizar una sola palabra 

que englobe las distintas aristas del término. Y al aproximarse a la novela desde este 

enfoque se logra reconocer que, al hablar de violencia, es forzoso hacerlo desde la 

pluralidad. 

Las distintas manifestaciones de la violencia que se perciben, particularmente en 

México, pero también en otras partes del mundo, permiten identificar la necesidad de 

utilizar una terminología que abarque una serie de fenómenos distintos entre sí que, aunque 

todos violentos, tienen implicaciones, motivaciones y consecuencias distintas. En este 

sentido, en el presente apartado de la investigación se pretende realizar una seriación del 

concepto aproximándolo al análisis de la novela, buscando construir una relación 

comparativa entre varios términos como: violencia directa, estructural, simbólica, difusa, 



  

 
 

  

Rodríguez 55 

etc., con el fin de construir un análisis que permita comprender cómo la manifestación de la 

violencia en el contexto del México contemporáneo, y particularmente en la visión que 

presenta la autora en su narrativa, es amplia, sistémica, compleja, con márgenes, en donde 

intervienen distintos factores y donde ha profundizado a niveles de conciencia muchas 

veces inconcebibles y que, indudablemente, así como se deben identificar las diferencias 

entre las distintas categorías de la violencia, también se debe analizar cómo se relacionan 

entre sí y cómo una podría estar alimentando a la otra. 

En este sentido, Johan Galtung, teórico al que nos referimos en el primer apartado 

de este trabajo, al reconocer su importante labor teórica en torno a los estudios por la paz, 

dirá que, para poder definir este concepto tan complejo de la manera más apropiada posible, 

será necesario partir del criterio de “algo básico” al hablar de violencia, es decir: la 

característica de la destrucción. El autor argumentará en su texto “Contribución específica 

de la irenología al estudio de la violencia: tipologías” que la violencia es “algo evitable que 

obstaculiza la autorrealización humana” (Galtung, 92), por supuesto, este concepto ofrece 

ciertas limitaciones, en primera instancia que, como bien señala el sociólogo noruego, esta 

definición deja fuera otro tipo de violencias no-humanas, como por ejemplo la violencia 

que podría ejercerse hacia el medio ambiente en el que nos desarrollamos. No obstante, 

puesto que esta investigación únicamente estará dirigida a un sentido social de la violencia 

y la literatura, tomaremos este concepto como punto de partida para después aproximar las 

definiciones que ofrece en torno a las categorías específicas de este fenómeno. 

Y en este sentido, sobre la complejidad de construir un término que abarque las 

distintas manifestaciones y bordes que puede incluir este fenómeno social, resulta 

indispensable remitir a la valiosa aportación teórica de Galtung al definir lo que él 

nombrará y dibujará como: “El triángulo de la violencia” para referirse a la compleja 



  

 
 

  

Rodríguez 56 

construcción y relación entre las categorías: directa, estructural y cultural. Para partir a ello, 

en términos generales, el autor mencionará que: “la violencia es una relación social que 

tiene como fin la provocación de daño o sufrimiento y la limitación de las potencialidades 

presentes o futuras de un individuo o una colectividad” (Galtung, 48). Y con esta completa 

definición, así como la mencionada anteriormente, podemos identificar que parte 

importante de tener esta concepción de la violencia es aclarar que, uno, la violencia es 

evitable, y dos, que es algo que obstaculiza un correcto desarrollo en los individuos y que 

no necesariamente se puede ejercer únicamente a una persona, sino también a un conjunto 

de ellas, es decir, de forma sistémica. Y para esto, desglosará los términos anteriormente 

referidos, pero antes de comenzar con el desarrollo del análisis en torno a las formas en que 

se perciben la violencia directa, estructural y cultural en la novela Temporada de 

huracanes, será indispensable describir con mayor precisión estos conceptos y cómo se 

observan en el contexto actual y en la narrativa de la autora. 

Inicialmente, es importante ofrecer un panorama sobre Fernanda Melchor y su 

concepción de la violencia para intentar comprender cómo observa este fenómeno y cómo 

lo plasma en su novela, es una escritora mexicana joven, recientemente reconocida por su 

penúltima novela Temporada de huracanes, publicada en el 2017, en donde aborda las 

diversas manifestaciones de la violencia en el contexto del México contemporáneo. 

Es muy importante considerar, antes de adentrarse en el análisis, que la autora 

supone haber nacido en una época de desesperanza, según comenta en la entrevista 

realizada por el escritor Antonio Ortuño: “Si miro hacia atrás, toda mi infancia está teñida 

de esta sensación de pérdida irremediable” (Ortuño 129). Con esta contundente frase, la 

autora explica su interés por abordar la temática de la(s) violencia(s) en el país. Es preciso 

contemplar la concepción que la narradora tiene del entorno sociopolítico en que creció, 



  

 
 

  

Rodríguez 57 

porque esta investigación intenta erigir un diálogo que permita comprender cómo se percibe 

la violencia y sus distintas manifestaciones desde la óptica de esta escritora. 

La autora admite que su narrativa intenta escribir de tal manera que se pueda 

reflexionar sobre este tipo de conductas indiferentes en torno a la violencia y cómo se ha 

adentrado tan profundamente en la cultura, ella mencionará en la misma entrevista lo 

siguiente: “creo que hay maneras más interesantes y más formalmente arriesgadas de 

escribir sobre este asunto que nos atañe a todos que es la violencia, maneras que permitan 

arrojar luz sobre la forma en que hemos naturalizado y reproducido una y otra vez nuestra 

crueldad” (132). Este argumento servirá para analizar cómo se manifiesta la violencia 

cultural en el desarrollo de la novela y cómo ciertos comportamientos violentos en los 

personajes se perciben como algo natural e incluso aceptable. 

Asimismo, en correspondencia con las intenciones académicas de este proyecto, la 

autora reconoce el papel que la literatura adquiere en contextos sociopolíticos caóticos 

como el acontecido en el país. Para ella, la literatura ha sido una herramienta de 

comprensión de la realidad: “estas lecturas (…) me mostraron las respuestas que yo 

buscaba, me explicaron cosas sobre la mente y la existencia humana que yo ni siquiera 

había sabido cómo formular” (129). Por lo que estos argumentos, repercuten 

considerablemente en una investigación que intenta inspeccionar cómo la producción 

literaria de Fernanda Melchor construye un marco de reflexión sobre las implicaciones de 

la(s) violencia(s) en el México contemporáneo. 

Con esto, podemos reconocer que la autora ha mantenido una preocupación por 

comprender cómo se ha percibido la violencia en la actualidad, ella ha transformado estos 

cuestionamientos en un producto literario que retrata una realidad social, donde las distintas 

violencias se observan patentes. 



  

 
 

  

Rodríguez 58 

Así, hay que distinguir los tres conceptos de Johan Galtung y cómo los entrelaza 

unos con otros para definir lo que el nombra el “Triangulo de la violencia” para referirse a 

una estructura en donde se entrecruzan y se relacionan la violencia directa, la violencia 

estructural y la violencia cultural. Las nombra con el título de esta figura geométrica 

porque considera que en la esquina superior del triángulo se encuentra presente la violencia 

directa¸ en la posición superior porque es siempre la más perceptible para todos por su 

carácter evidenciable al ejercerse de forma directa entre dos o más actores presentes. No 

obstante, en las dos esquinas inferiores del triángulo se encuentran la violencia estructural 

y la violencia cultural, su posición está ubicada por debajo de la directa porque estas se 

destacan por un carácter indivisible y ambas se encuentran a la misma altura porque, 

además, se relacionan estrechamente entre sí, principalmente porque una legítima y permite 

la existencia de la otra. 

Así, ¿cómo se observa la existencia de estas violencias(s) en la novela Temporada 

de huracanes? En primera instancia, la violencia directa se percibe de manera constante a 

lo largo del libro, desde las manifestaciones físicas, como las emocionales. Recordemos 

que Galtung describe este tipo de violencia como aquel daño, perjuicio o sufrimiento que se 

ejerce en contra de alguien, provocando desde lo que puede ser el daño físico, económico, 

sexual o emocional, hasta la propia muerte. En este sentido, este tipo de afectaciones y 

limitaciones a los individuos se han vuelto un hecho patente en México y se observan 

claramente en la novela de Melchor. 

El propio inicio de la novela es una demostración de la presencia constante y 

repetitiva de la violencia directa, porque la obra comienza su primera página con la 

descripción del hallazgo de un cuerpo en una cañada del pueblo: “reconocieron al fin lo que 

asomaba sobre la espuma amarilla del agua: el rostro podrido de un muerto entre los juncos 



  

 
 

  

Rodríguez 59 

y las bolsas de plástico que el viento empujaba desde la carretera, la máscara prieta que 

bullía en una miríada de culebras negras, y sonreía” (Melchor 12). Así, la trama da 

comienzo con la evidencia de un acontecimiento claro de violencia directa, el cual no solo 

provocó un daño a la dignidad de la persona, sino el propio arrebato de la vida. 

Aquí, es importante también remitir a la definición de Rossana Reguillo al respecto 

de la violencia expresiva para poner a dialogar estos dos conceptos de Galtung y Reguillo, 

de que se haga una expresión del poder, como también lo señalaba Arendt, la violencia es 

utilitaria, viene forzosamente acompañada de herramientas. Es decir, el asesinato de Bruja, 

en donde, además, su cuerpo se exhibió ante la comunidad al dejarlo en un espacio público, 

no es solo un acontecimiento que tiene como motivación terminar con una vida (en este 

caso, el de la Bruja), sino todo lo que lo envuelve pareciera ser parte de una violencia 

simbólica al intentar exponer la fuerza masculina, la hombría, hay una intención de 

humillación, de exposición del cuerpo. 

Esto permite que, por un lado, la violencia directa ejercida en contra de la Bruja 

tenga distintas funciones: por un lado, promueve un control patriarcal hacia todos aquellos 

cuerpos feminizados o vulnerables ante las masculinidades hegemónicas y es, también, una 

violencia disciplinante, como lo señala el concepto de Reguillo, porque promueve un 

castigo ejemplar por saltarse todas las normas sexuales e identitarias establecidas por un 

poder patriarcal. 

De alguna manera, la autora da comienzo a la novela con este suceso violento como 

una forma de presentar los hechos que más adelante aparecerían en la trama, porque a partir 

de este suceso la autora se encargaría de ofrecer, a través de su narrativa, un caleidoscopio 

de distintas expresiones violentas en los personajes. 



  

 
 

  

Rodríguez 60 

No obstante, en esta novela se manifiestan otro tipo de evidencias de violencia 

directa, también se observan patentes los temas de violencia de género entre los que 

destaca, por ejemplo, el caso de violencia sexual directamente ejercido hacia el personaje 

de Norma, el cual es importante mencionarlo en esta ocasión para dejar en claro que los 

casos de violencia directa¸ no siempre terminan en la culminación de la vida del sujeto al 

que se agrede, sino que en algunas ocasiones, como en ésta, puede ser un tipo de violencia 

constante que implica el abuso emocional y/o sexual, en donde existe una afectación directa 

hacia al sujeto violentado. 

En este caso, es un abuso ejercido de acuerdo a la posición de poder en que se 

encuentra el padrastro por sobre la hijastra, Norma es una niña menor de edad, abusada por 

la pareja de su madre “cuando ella tenía doce y él veintinueve” (Melchor 122). Es decir, 

además, se trata de un caso de abuso sexual infantil. No obstante, lo que hace interesante y 

considerablemente cruda la forma en que se narra este suceso es la manipulación emocional 

que se ejerce de parte del padrastro hacia Norma, pues constantemente le hace comentarios, 

la mayoría de ellos sustentados en argumentos culturales, haciéndola sentir culpable de lo 

sucedido, es decir, ejerciendo una manipulación emocional que le concede el privilegio de 

enfrentarse ante ella como una figura de autoridad, por su condición de género al ser 

hombre, por ser diecisiete años mayor y, además, por ser su padrastro, es decir, a partir de 

una relación de parentesco, se construye una relación de confianza y subordinación, 

aspectos que permiten el ejercicio de una violencia estructural al basarse en una relación 

donde influyen estructuras sociales en condiciones de dominación y violencia directa 

porque hay tocamientos y un caso delictivo de estupro porque practica relaciones sexuales 

con una menor de edad, utilizando el engaño, la manipulación y la dominación a su favor 

para poder llevarlas a cabo en secrecía sin tener consecuencias sobre ello. Así mismo, este 



  

 
 

  

Rodríguez 61 

ejemplo de la narrativa servirá para explicar cómo se observa patente la violencia cultural y 

la violencia estructural y cómo se entrecruzan todas entre sí. 

2 .2. La pérdida sobre el valor de la vida, la impunidad y la desconfianza en las autoridades: 

acontecimientos que describen el contexto de una violencia estructural 

Cuando se habla de violencia estructural se refiere a todo el sistema que se 

construye y que influyen, de alguna u otra manera, alrededor de un hecho de agresión 

(física, emocional, económico, o de otros tipos) en donde coinciden circunstancias de 

dominación, juegos de poder, discriminaciones y desigualdades, que permiten que se lleven 

a cabo este tipo de acciones, y se pueden dar, tanto en los espacios públicos, como en los 

espacios íntimos y domésticos. 

Es importante mencionar, en primera instancia, sobre la situación actual del país 

para comprender las condiciones que pueden colaborar a que se construyan este tipo de 

espacios donde persisten condiciones de desigualdades. Desde hace años se ha construido 

un espacio de injusticia en el país, donde la población con “ingreso inferior a la línea de 

pobreza por ingresos” en el 2020 se encuentran en el 52% (según el Consejo Nacional de 

Evaluación de la Política de Desarrollo Social), es decir, los índices de pobreza parecieran 

ir cada vez más en aumento y las personas en condición de pobreza parecieran haber 

rebasado poco más de la mitad de la población. Así mismo, las personas con rezago 

educativo, de acuerdo al mismo estudio, se encuentra en el 19.2%, y evidentemente, la falta 

de educación en la población provoca que aumenten de forma considerable las prácticas de 

desigualdad. 

Este tipo de circunstancias político-económicas permiten que se construyan 

espacios de injusticia donde la violencia estructural encuentra un fácil acceso a los sectores 



  

 
 

  

Rodríguez 62 

más vulnerables de la población. Y será en este espacio en donde se desenvolverán los 

personajes de Fernanda Melchor en su novela, estos estarán sumergidos en un contexto de 

desigualdad, en una zona rural del México contemporáneo donde la pobreza los embarga, 

donde para muchos jóvenes la salida más cercana será incurrir en prácticas ligadas al 

narcotráfico y a los actos delictivos. Y, por otro lado, para algunas mujeres no queda opción 

para tener estabilidad económica más que la práctica de la prostitución. Así mismo, otra 

salida que se asoma para los miembros de esta población será la migración, pues será ésta 

la única que les permite conservar escasas esperanzas sobre un futuro mejor, esta opción les 

propone una salida donde el progreso sí pareciera ser una realidad, ajena para el pueblo de 

La Matosa en donde se han desarrollado. 

Johan Galtung insiste en recalcar sobre la violencia estructural lo siguiente: 

“ una estructura violenta no solo deja huellas en el cuerpo humano, sino también en 

la mente y el espíritu. Las cuatro expresiones siguientes pueden considerarse partes 

de la explotación o refuerzos de los componentes de la estructura (…). La 

penetración –implantación de los dominantes en el interior de las personas 

dominadas, los de arriba en los de abajo, por decirlo coloquialmente, combinada 

con la segmentación –proporcionar a la parte de abajo una visión muy parcial de lo 

que ocurre, hará la primera parte del trabajo. Y la marginación, dejar fuera a la parte 

inferior combinada con la fragmentación, mantener a las personas de esa parte de 

abajo separadas entre sí, separadas (11). 

Todos estos conceptos se engloban dentro de la violencia estructural porque estos 

operan entre sí para vulnerar la dignidad humana, si bien no se pueden considerar como 

casos de agresiones directas debido a que no hay un actor claro que esté ejerciendo el acto 

de violencia hacia otra, sí son estructuras que, aunque no provocan muertes inmediatas, sí 



  

 
 

  

Rodríguez 63 

se pueden considerar un sufrimiento lento, constante y, en la mayoría de los casos, 

permanentes. Y esto, golpea primeramente a los más débiles dentro del entramado social, es 

decir, personas en situación de pobreza, infantes, mujeres, adultos mayores, etc. Esto 

también se considera violencia porque limita en muchos sentidos la libertad de los 

afectados. 

Con respecto a esto, Galtung pondrá de ejemplo la situación de las mujeres: “estos 

elementos han estado operando en contextos de género –incluso aunque las mujeres no 

tengan siempre mayor tasa de morbilidad y mortalidad, sino que de hecho tengan mayor 

expectativa de vida que los hombres, siempre que sobrevivan al aborto selectivo de género, 

al infanticidio y los primeros años de la infancia-.” (11). 

Como bien lo menciona el autor anteriormente, las mujeres a lo largo de un proceso 

histórico de larga data se han posicionado en una situación de subordinación, y en este 

sentido, la violencia estructural provoca que ciertos individuos y grupos sociales se vean 

afectados por este sistema. Si bien este concepto, debido a la ausencia de un daño 

completamente visible, se puede confundir con la ausencia de justicia, Galtung insiste en la 

importancia de reconocer este tipo de sucesos como un acto de violencia, debido a que crea 

severas afectaciones, uno de ellos es la imposibilidad de ofrecer una correcta procuración 

de justicia, porque existen sistemas institucionales que impiden que esto se lleve a cabo, por 

lo tanto, se ejerce, también, una violencia hacia las personas desde las instituciones públicas 

y policiales. 

Anteriormente había rescatado la definición de Galtung en cuanto a la violencia (en 

términos generales), al describirla como “la limitación de las potencialidades” y en este 

sentido, las mujeres se han visto limitadas terriblemente gracias a este severo caso de 

violencia estructural. 



  

 
 

  

Rodríguez 64 

Así, la violencia estructural y la violencia cultural están íntimamente relacionadas, 

debido a que ambas se construyen a partir de un esquema social determinado en donde se 

ven implicadas las normas, las asignaciones morales, los roles establecidos a partir de una 

conducta cultural, provocando que, con base en esto, se establezcan conductas de 

desigualdad, dominación, etc., en donde la violencia cultural permitirá que todas estas 

condiciones de discriminación se perciban como correctas, normales y aceptables. En este 

sentido, el papel de la violencia cultural será muy importante para que el sistema que se 

establezca en la violencia estructural permanezca a través del tiempo. 

Cuando hablamos de los personajes presentes en Temporada de huracanes vemos 

que la mayoría de ellos son personajes que se encuentran en los estratos que Galtung 

describe como “los de abajo”, son personajes en situación de pobreza, viven en una zona de 

México donde la desesperanza embarga todos los espacios, el pueblo en donde confluyen 

los hechos es un lugar desolado, oscuro, grotesco, con pocas o nulas oportunidades 

económicas. 

A los personajes femeninos se les limita, o incluso, se les niega la posibilidad de 

conservar sueños y aspiraciones que les permita estudiar una carrera universitaria y que 

involucre un nuevo camino para la familia donde exista mayor prosperidad económica y 

educativa, un ejemplo de esto es la hermana de Yesenia a quien llaman “la Bola”, durante 

el capítulo en que se narra su historia podemos identificar cómo la abuela, quien había 

asumido el cargo de protección de sus nietas ejercía una violencia directa contra las 

mismas, sustentada en una violencia estructural y una violencia cultural en donde se 

considera que no es conveniente invertir en la educación de las mujeres porque siempre 

terminarán enamorándose o dejándose llevar por un hombre que las embarace, por lo que, 

la abuela prefiere no invertir en la educación de sus nietas, porque las considera mujeres 



  

 
 

  

Rodríguez 65 

frágiles que fácilmente abandonarán sus estudios por un embarazo o un enamoramiento 

fugaz con algún hombre del pueblo 

En el ejemplo de este personaje que más adelante se analizará a detalle, hay un 

entrecruce de las tres violencias de las que habla Galtung, hay una violencia directa 

constante de parte de la abuela hacia sus nietas, suele agredirlas física y emocionalmente, 

los golpes son parte permanente de la cotidianidad de su hogar, e incluso cuando no ejerce 

una agresión física, sí encuentra maneras de violentarlas verbal y simbólicamente, por 

ejemplo, cuando a Yesenia le corta el cabello como una forma de castigo por escaparse por 

la noche, con el fin de que se presente menos “femenina” ante los varones de la comunidad: 

Le había tusado el pelo con las tijeras de descuartizar el pollo mientras Yesenia 

permanecía inmóvil como tlacuache bajo los faros de los camiones en la carretera, 

por miedo de que las hojas heladas le cortaran la carne, y después había pasado la 

noche entera en el patio, como la perra que era, había dicho la abuela: la bestia 

inmunda que no merecía ni un jergón pulguiento bajo su pellejo apestoso (Melchor, 

4 9). 

Con esta acción no solo la agrede con palabras violentas que la vulneran 

terriblemente, sino que también comete un acto de agresión que roza con la agresión física, 

pues ella manifiesta su miedo de que le cortara con las mismas tijeras, impone su autoridad 

a través de la imposición del miedo hacia ellas. Pero, además, le provoca inseguridades. 

Yesenia se convierte en una joven resentida con su primo, por ser la figura masculina del 

hogar, quien goza de todos los privilegios de su condición de hombre, para él este tipo de 

agresiones están ausentes, todo este comportamiento de la abuela hacia sus nietos se 

sustenta en una violencia estructural donde concede derechos a los hombres y limita 



  

  

Rodríguez 66 

considerablemente los derechos de las mujeres, provocando que se construya un espacio 

domestico de profundas desigualdades y discriminaciones. 

Así, con respecto al ejemplo anterior de la novela de Melchor sobre cómo se 

perciben este tipo de violencias en la situación de la violencia generalizada hacia las 

mujeres podemos argumentar que la violencia estructural es todo aquello que construye 

espacios para que las mujeres sean violentadas. Y de igual manera, es aquella que provoca 

que no exista una correcta impartición de justicia para las víctimas. De esta manera, la 

violencia directa son las agresiones visibles: feminicidios, abusos sexuales etc., pero la 

violencia cultural es toda aquella que se encuentra dentro de la conciencia de las personas, 

culturalmente, legitimando este tipo de conductas en la sociedad. De esta manera, así es 

como estos tres tipos de violencia se van entretejiendo entre sí. 4 Y, así, es cómo Fernanda 

Melchor en sus novelas, principalmente en Temporada de huracanes, hace un retrato de la 

relación entre estos tipos de manifestaciones de la violencia, que permiten reconstruir el 

estado social y cultural del país en la actualidad. 

4 Un ejemplo claro de este entrecruce de las violencias que conceptualiza Johan Galtung en el contexto actual 
del México contemporáneo, y que permite ilustrar perfectamente el triángulo de la violencia es el 
acontecimiento en torno al caso de Debanhi Escobar, joven de 18 años que desapareció luego de salir a una 
fiesta en el mes de abril de 2022 y de quien posteriormente, 13 días, después se encontró su cuerpo dentro de 
una cisterna en desuso de un Motel en Laredo, Nuevo León. Hasta el momento (mayo de 2022) la Fiscalía 
General del Estado no ha ofrecido resoluciones concretas a su caso, pero han demostrado una serie de 
inconsistencias, contradicciones e incompetencias en el proceso de búsqueda de justicia. La violencia 
estructural se percibe desde estos aspectos, en donde las propias instituciones públicas vulneran la dignidad 
de las víctimas y la familia de las mismas, se ejerce una violencia desde estos espacios y, por ende, existe una 
constante desconfianza hacia las autoridades. Y, por otro lado, los medios de comunicación han participado 
activamente en procesos de revictimización donde se culpa a los padres y a Debanhi sobre su desaparición, se 
argumenta constantemente sobre su posible estado de ebriedad, el horario en que se encontraba fuera de casa, 
etc., todo con el fin de culpabilizar a la propia victima de su desaparición, pero, además, para legitimar que 
estos casos se sigan dando, es decir, se ejerce una violencia cultural desde lo mediático. 



  

 
 

  

Rodríguez 67 

.3. El papel del lenguaje en la generación de una violencia cultural y simbólica 

Luego del apartado anterior, en donde pudimos identificar algunos ejemplos de la 

2 

violencia directa ejercida hacia algunos personajes de la novela, así como las estructuras 

sociales que permiten espacios donde la violencia estructural confluya, ahora 

procederemos a analizar cuál es el papel que tiene la violencia cultural para que este tipo de 

violencias se puedan llevar a cabo y para que, sobre todo, sean legitimadas por las 

autoridades y por la propia sociedad civil, es decir, para que se perciban como aceptables, o 

para que en algunos casos se minimicen los acontecimientos de violencia y se considere 

que es correcto mantener las circunstancias de esta manera, es decir, para que se mantenga 

el orden ya establecido. 

Pero antes, es indispensable enfatizar, antes de continuar con el análisis a la 

narrativa de Fernanda Melchor, en que el país ha estado pasando por una etapa de crisis 

muy grave en cuanto a la situación de inseguridad derivada de la violencia generalizada y 

esto tiene mucho que ver con la violencia cultural y cómo ha impregnado muchos espacios 

de la sociedad. María de la Luz Casas, en su artículo “cobertura informativa de la 

violencia” dirá sobre lo anterior lo siguiente: “(…) Si bien no hay información completa 

acerca del número de eventos violentos que se registran en México, ya que muchos de ellos 

no son reportados o denunciados por las víctimas, se sabe que ésta ha incrementado en los 

últimos años” (Casas 6). 

Y lo más delicado de dicha problemática, es que la sociedad ha tomado una actitud 

pasiva ante ella, se expandieron emociones colectivas de desesperanza y resignación, 

normalizando cada vez más los distintos tipos de violencia. Será aquí, donde se comience a 

hablar sobre la pertinencia de la producción literaria de la autora, específicamente del caso 



  

 
 

  

Rodríguez 68 

de Temporada de huracanes, pues en esta novela, el ambiente de normalización se percibe 

tangible. 

Y ante esto, es importante cuestionar: ¿qué dispositivos culturales colaboraron a que 

la sociedad aceptara esta condición? Y se expandiera la violencia cultural de la que nos 

habla Johan Galtung en sus estudios. Sin duda, la posmodernidad vino acompañada de 

numerosos cambios tecnológicos. Así, los medios de comunicación tomaron mayor 

relevancia en la conciencia de los individuos: 

Los medios de comunicación tienen una grave responsabilidad: no en el sentido de 

reflejar la violencia que nos circunda, o que existe en la realidad, sino en el sentido 

de hacer una reflexión sobre sí mismos y sobre su actuar cotidiano en la forja de 

México y de las nuevas generaciones de mexicanos (Casas, 13). 

Si bien no se pretende responsabilizar únicamente a los medios de comunicación del 

problema de la violencia, pues existen otros factores detonantes, como ha sido el mal 

ejercicio de la política y el incremento de la pobreza, entre otros. Es verdad que, si bien no 

todos, sí un número importante de periódicos, físicos y digitales, y también las redes 

sociales, han tomado una postura poco ética ante la difusión de información que aborda el 

tema de inseguridad y violencia en el país. Por tanto, hay que tomar una postura crítica y 

asumir parte de la responsabilidad que involucra a toda la sociedad. “Autoridades, 

periodistas, ciudadanos y delincuentes, somos todos responsables, ya sea como productores 

de contenidos, o bien como consumidores de mensajes, muchos de ellos altamente 

violentos” (Casas 11). Todos somos parte de una misma dinámica cultural y es 

indispensable reflexionar y cuestionar colectivamente la manera en que la información 

llega a nosotros. 



  

 
 

  

Rodríguez 69 

Y en este sentido, para analizar la narrativa de Fernanda Melchor será indispensable 

reconocer el papel de los medios de comunicación y el lenguaje que se utiliza. Pues, la 

autora reconocerá el papel tan importante que fungen los periódicos en la conciencia 

cultural de los individuos. Y esto es importante porque se verá reflejado, por ejemplo, en el 

uso del lenguaje que utiliza en la novela, aspecto de la obra que resultará indispensable a 

tener en cuenta para analizar cómo se ve manifiesta la violencia cultural en la novela. 

Recordemos previamente un aspecto importante sobre la narradora, Fernanda 

Melchor es de profesión periodista, fue egresada de la Universidad Veracruzana y ha 

trabajado en reconocidos periódicos, como Excélsior, será esto lo que le permitió tener un 

ojo observador a todos los detalles del lenguaje en donde confluyen los mecanismos y las 

estructuras de la(s) violencia(s). 

Y no solo fue periodista durante la primera etapa de su ejercicio profesional, sino 

que también la autora se ha interesado por investigar el papel que estos dispositivos tienen 

en la dinámica social, previo a la publicación de su reconocida novela, realizó un trabajo 

investigativo en donde analizó la experiencia estética de la nota roja en el periódico 

sensacionalista de México, y en su análisis, reflexionó sobre la manera en que el lector 

experimenta el horror que aparece en los noticieros. Y esto, evidentemente lo trasladó a su 

producción literaria. Melchor argumenta sobre las características del uso del lenguaje en 

estos dispositivos culturales lo siguiente: 

La utilización de un lenguaje popular e irracional que apela a las emociones del 

lector, la dramatización del relato, la simplificación de la realidad y la presentación 

de ésta como un hecho excepcional e individual, características que incluso el 

periodismo de nota roja mantiene hasta nuestros días (Melchor, párr. 26). 



  

 
 

  

Rodríguez 70 

Estas particularidades son adoptadas y transformadas a la literatura en la novela, 

donde ella misma admitió tomar como fuente de inspiración una nota roja de un periódico 

de su ciudad natal, para posteriormente construir una historia de ficción que le permitiera 

profundizar en las emociones humanas. Este tipo de recursos lingüísticos son utilizados en 

su narrativa con el fin de provocar una conmoción en el lector al describir imágenes 

violentas, pero desde la ficción con el fin de considerar la importancia de utilizar el relato 

como método de denuncia y no únicamente con una intención de generar morbo de un 

acontecimiento violento con la utilización de encabezados e imágenes explicitas: 

(…) ya no dependerá de una capacidad de generar imaginación a través de 

conceptos, ni de generar ilusión a través de la sensibilización de lo figuracional, sino 

de producir conmoción, estremecer al público a través de la presentación del horror 

de la realidad. (Melchor, párr. 41). 

Pero justo estos aspectos del periodismo contemporáneo de nota roja serán los que 

inspirarán a Fernanda Melchor, porque a partir del encabezado en un periódico 

sensacionalista de su localidad, en donde descubren el hallazgo del cuerpo de una mujer en 

un cañaveral, describiéndola como alguien que practicaría la brujería, la autora se 

adentraría en esta historia para tratar de comprender cuales fueron los hechos que llevaron 

los actos de los involucrados a la culminación de la vida de la mujer de quien hablaban en 

el encabezado. Pero, además, el periodismo será lo que inspire a la narradora a utilizar un 

estilo particular donde el lenguaje popular se volverá el protagonista y en donde podremos 

encontrar claramente la evidencia de una violencia cultural que describe la cosmovisión de 

los mexicanos, en donde en muchas ocasiones se legitiman actos de violencia a través de 

las justificaciones que se utilizan en el habla coloquial. 



  

 
 

  

Rodríguez 71 

Por esta razón, en la novela se encontrarán presentes un buen número de dichos 

populares que consiguen transmitir, a través de la lengua, las practicas violentas que se 

consideran legitimas en la sociedad mexicana, mucho de ello tiene que ver con 

argumentaciones plagadas de machismos, en donde suele depositarse la culpabilidad en las 

mujeres, incluso cuando las mujeres sean víctimas de los acontecimientos, ejerciendo así, 

un acto de violencia cultural constante y permanente. 

Un ejemplo de esto en el desarrollo de la trama de la novela tiene que ver con el tipo 

de educación sexual que recibió Norma previo a su embarazo, de la cual vale la pena decir, 

además, que fue bastante deficiente, razón por la cual desconocía totalmente el 

funcionamiento biológico de su cuerpo. 

Norma recuerda durante el proceso de su narración los comentarios a los que su 

madre hacía referencia cuando le recalcaba la importancia de alejarse de la convivencia de 

los jóvenes del pueblo para evitar que se involucrara en prácticas que posteriormente 

pudieran perjudicarla, para lo que hacía mención constante a la importancia de evitar “salir 

con su domingo siete”, frase que se utiliza de forma frecuente en el habla popular mexicana 

para referirse al embarazo no deseado: 

Has de creer que me chupo el dedo, que no sé qué es lo que pasa ahí adentro; si ya 

me dijeron que eso está lleno de malvivientes nomás esperando a meterle mano a las 

chamacas babosas que se dejan, aprovecharse de ellas y dejarlas con su domingo 

siete. Y Norma meneaba la cabeza y decía: no, mamá, yo no voy a esos lugares, 

vete en paz y no te preocupes, yo siempre me vengo derechito para la casa, aunque 

luego, cuando estaba a solas, se ponía a pensar en las palabras de su madre y no 

entendía qué era aquello del domingo siete (Melchor, 125). 



  

  

Rodríguez 72 

Si bien en esta actitud de la madre hacia su hija no se comete un acto de violencia 

directa, pues en sus palaras, incluso, existe un interés por preservar la seguridad sexual de 

su hija, sí se evidencia el caso de una violencia cultural en donde, con este tipo de prácticas 

en el lenguaje en los círculos familiares, donde exista poca o nula claridad en la 

información que se imparte a las hijas y las posibles formas de cuidarse de embarazos no 

deseados o enfermedades de transmisión sexual, se vulnera culturalmente la integridad de 

las mujeres, quienes comienzan a relacionarse con poca información para protegerse, es 

decir, la falta de acceso a la educación sexual termina vulnerándolas y violentándolas. 

Y, además, estas palabras de la madre, evidencian cómo se culpabiliza a las mujeres 

en caso de verse involucradas en un suceso de esta índole, no se deposita la culpa en el 

hombre, muchas veces con mayor edad y, por ende, con más información que ellas, sino 

que se culpabiliza a las mujeres, principalmente por no haber preservado su virginidad, 

incluso aunque exista un ejercicio de manipulación emocional hacia ellas para que este acto 

se pueda llevar a cabo. 

En este sentido, las mujeres son forzadas a salir al mundo con poca información de 

la mano que las ampare y las proteja de este tipo de circunstancias que afrontan con mucho 

desconocimiento, pero, además, en caso de comenzar su vida sexual en medio de la 

ignorancia, detonando esto en un embarazo adolescente a causa de la ausencia de 

conocimiento en torno al tema, se culpabiliza a la mujer primeramente y se le 

responsabiliza inmediatamente de las consecuencias que esto pueda generar. 5 

5 Vale la pena enfatizar en que, de acuerdo al Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) en el 
comunicado de prensa Núm. 536/21 se muestra que México es “el primer lugar en ocurrencia de embarazos 
en mujeres de 15 a 19 años dentro de los países de la Organización para la Cooperación y el Desarrollo 
Económico (OCDE)”. En este mismo estudio se indica que durante los últimos años, estos índices solo han 
aumentado, siendo la tasa promedio de 13.7 nacimientos por cada 1000 mujeres de esta misma edad. Por lo 
que estos datos solo evidencian la vulnerabilidad de las mujeres, sobre todo de aquellas más jóvenes, con 



  

  

Rodríguez 73 

Otro ejemplo de esta violencia cultural, donde se culpabiliza a las mujeres se 

observa cuando Yesenia narra el comportamiento errático de su abuela, quien siempre 

justificaba los actos de los hombres del hogar, culpabilizando a las mujeres presentes en sus 

vidas de cualquier desgracia que en su familia pudiera darse: 

Todos los domingos sin falta iba la abuela a ver al tío Maurilio que estaba preso por 

su chingada gracia de haber matado a un señor de Matacocuite, y todo por culpa de 

una pinche vieja casada que el perro de Maurilio andaba rondando. La vieja no 

aguantó la madriza que el marido le puso y acabó despepitando todo, y un día que el 

tío Maurilio llevaba chupando varios días seguidos le vinieron a decir que había un 

tipo que andaba preguntando por él en Villa, un tipo que decía que quería quebrarse 

al Maurilio Camargo por haberse metido con su esposa, y el tío Maurilio se paró de 

la mesa en donde había estado chupando y dijo pues de que lloren en mi casa a que 

lloren en la suya, (…) y así fue como acabó en la cárcel del Puerto, preso por 

homicidio doloso (Melchor, 39). 

El ejemplo anterior presente en la narración de la novela es interesante por el 

entrecruce de varios factores culturales que confluyen en el ejercicio de la violencia, en 

primera instancia, porque podemos presenciar cómo se suele culpabilizar a la mujer de las 

consecuencias de los hechos acontecidos, incluso aunque el responsable directo debería ser 

aquel que desplegó el ejercicio de un acto de violencia directa que cobró la vida de una 

persona, en su lugar, se culpabiliza culturalmente (aunque no legalmente) a la mujer por 

detonar el desarrollo del acontecimiento, aunque ella no haya participado en el homicidio. 

Nuevamente, se deposita la responsabilidad a las mujeres, incluso aunque éstas estén 

respecto a los temas que tienen que ver con la sexualidad y la ausencia de una correcta educación sobre el 
tema desde los niveles educativos básicos. 



  

 
 

  

Rodríguez 74 

involucradas de forma indirecta y sin una participación dolosa en el asesinato del primero o 

en la privación de la libertad del otro. 

Así mismo y, en concordancia con lo anterior, podemos observar la normalización y 

aceptación de un acto de violencia, es decir, la presencia de una violencia cultural que 

existe con respecto a la situación de la violencia a las mujeres. En este párrafo se relata 

cómo la mujer que confiesa la infidelidad, sufría de violencia doméstica por parte de su 

esposo y que, por esta razón decidió confesar lo sucedido. No obstante, la narración no se 

detiene en este aspecto y la narradora le resta importancia porque no hay detenimiento ni 

disgusto por este tema, por el contrario, se relata con indiferencia, como si esto fuese algo 

natural en los matrimonios. Y, por el contrario, se le culpa por no haber soportado esto y 

por haber confesado los hechos a causa de la violencia que estaba recibiendo. Esto es un 

ejemplo de cómo la sociedad legitima los actos de violencia hacia ciertos grupos 

vulnerables de la comunidad. 

Y finalmente, otro aspecto interesante de esta descripción en la cita anterior tiene 

que ver con la normalización de los homicidios entre ciudadanos, donde una infidelidad, un 

disgusto, o bien, cualquier conflicto entre pares, puede detonar en pérdidas humanas. Esta 

normalización de los actos de violencia se observa en el uso del lenguaje que la autora 

implementa en su narrativa, a través de la presencia de dichos populares que utiliza para dar 

seguimiento al desarrollo de los hechos de la trama, en este caso se incluye la famosa frase 

mexicana: “de que lloren en tu casa a que lloren en la mía” esta cita, que bien pudiese haber 

pasado desapercibida fácilmente, permite comprender cómo estos actos de violencia son 

presenciados tan frecuentemente en el contexto mexicano, al grado de que existan frases 

populares que permitan justificar determinados actos de violencia. 



  

 
 

  

Rodríguez 75 

Si bien existen frases similares en otros idiomas, sí es importante enfatizar en que, 

por lo menos en el caso de México se utiliza mencionando la palabra “llorar” implicando, 

por lo tanto, el sufrimiento de los involucrados y, por tanto, siendo una frase mucha más 

violenta que en otras traducciones semejantes. En inglés, por ejemplo, lo equivalente sería 

“ Better you than me” la cual, si bien sí remite a un acto de egoísmo en el interlocutor, no se 

presenta con tanta violencia como en el dicho descrito en la novela de Melchor, volviendo 

manifiesto que la violencia cultural ha profundizado en los dispositivos culturales con 

mayor presencia en la sociedad, como lo es el lenguaje mismo. 

Y, de esta manera, este tipo de acontecimientos también se vuelven simbólicos. Y 

así, para concluir con este apartado, podremos relacionar el término de violencia cultural 

con las contribuciones sociológicas de Pierre Bourdieu, recordemos que “Bourdieu y 

Passeron definen la violencia simbólica como una acción que se ejerce sobre los individuos 

con su propia complicidad, incluso de forma inconsciente” (Bourdieu, 68). De esta manera, 

de acuerdo a esta conceptualización que ofrece el autor, podemos decir que, en actos de 

dominación, como en aquellos que se dan en la situación de las mujeres y los hombres 

donde existe una violencia estructural que coloca a unas y otros en posición de dominantes 

y dominados, y los actores dominados, en este caso las mujeres, terminan por asumir estos 

procesos sociales e históricos como lo natural, como lo normal. Esto arroja luz en cómo los 

procesos culturales que colocan a los hombres y mujeres en posiciones desiguales, son 

naturalizados, no solo por el dominante, sino también por el dominado. Por esta razón el 

párrafo anterior de la novela es un ejemplo de ello, porque en este caso, es propiamente un 

personaje femenino la que está responsabilizando a otra mujer por los actos de violencia y, 

además, narrando con indiferencia que esta mujer era víctima de violencia domestica por 

parte de su marido. 



  

 
 

  

Rodríguez 76 

Por ello, en este caso fácilmente podemos identificar cómo existe un 

entrelazamiento entre la violencia estructural, donde existen estructuras sociales que 

construyen este tipo de paradigmas que colocan a las mujeres en circunstancias de 

vulnerabilidad, y a su vez, en donde se da como resultado un acontecimiento de violencia 

directa que cobra la vida de una persona, pero que, además, viene derivado de una 

violencia cultural y simbólica, en donde este tipo de actos se han visto legitimados, 

aceptados y normalizados, invisibilizando las relaciones de poder que se han entretejido a 

través de un proceso de larga data. 



  

 
 

  

Rodríguez 77 

3 .- TERCERA PARTE: 

La construcción de los personajes masculinos y femeninos en Temporada de huracanes: 

una representación de las frustraciones y vulnerabilidades juveniles 

“ Que respeten el silencio muerto de aquella casa, el dolor de las desgracias que ahí se 

vivieron. Eso es lo que dicen las mujeres del pueblo: que no hay tesoro ahí dentro, que no 

hay oro ni plata ni diamantes ni nada más que un dolor punzante que se niega a 

disolverse” 

Fernanda Melchor 

3 .1. La violencia como instrumento de empoderamiento para los personajes masculinos: el 

papel del performance de género y las frustraciones derivadas del colonialismo y 

capitalismo 

A lo largo del desarrollo de este apartado del trabajo de análisis a la obra de 

Fernanda Melchor, se realizará una aproximación crítica al comportamiento de los 

personajes masculinos que aparecen en la novela Temporada de huracanes, desde un 

análisis de las masculinidades hegemónicas y las masculinidades exacerbadas, partiendo 

de la teoría que plantea Sayak Valencia en su análisis en torno a la construcción de los 

sujetos endriagos, aunado a las teorías de otros autores que comprenden los estudios sobre 

las masculinidades. 

Esto con el fin de comprender qué factores influyen en la generación de 

comportamientos violentos en los hombres mexicanos, particularmente en las jóvenes, 

quienes por cumplir con los estipulados más exigentes de la masculinidad, del capitalismo y 

del colonialismo, buscan demostrar su dominio, respetabilidad y autoridad, a través de la 

instrumentalización de la violencia. 



  

 
 

  

Rodríguez 78 

Así pues, será imprescindible considerar en el análisis de la narrativa de Fernanda 

Melchor, en primera instancia, observar el contexto en que se desenvuelven los personajes 

que construye la autora y, por ende, en la percepción que ésta tiene de la realidad del país. 

En los sujetos de la trama se observa evidente que, los personajes que interactúan en 

la novela se encuentran en un espacio rural donde no se perciben alternativas posibles para 

escapar de la circunstancia social a la que se enfrentan en La Matosa, pueblo en que se 

desarrolla la historia, espacio donde la autodestrucción y la condición de violencia se 

vuelven una permanente y, por ende, existe una aceptación acrítica de la vulnerabilidad a la 

que se ven sujetos, es evidente la normalización y pasividad ante la violencia. 

En este sentido, Sayak Valencia plantea en los principales argumentaciones de su 

libro Capitalismo gore que su principal motivación para reflexionar sobre esta temática 

surgió al observar la indiferencia con la que su hermana presenció un acontecimiento 

violento en las avenidas más transitadas de Tijuana, en la conclusión de su texto escribe lo 

siguiente sobre este suceso: “En sus ojos no hay asombro, en su voz no puedo identificar ni 

un atisbo de miedo, no hay nada de eso, solo los ojos fijos y la voz diciéndome palabras 

que quisiera que no confirmaran lo que acabo de ver” (202). Con esto, la autora deja en 

claro su interés y la responsabilidad ética, pues decidió asumir, a partir de entonces, una 

postura en la que se niega a continuar con una actitud pasiva y acrítica con respecto a la 

violencia. 

De este texto, además, continúa siendo vigente su conceptualización teórica 

fundamental, en donde la autora aporta herramientas académicas a los estudios de la 

violencia desde una óptica feminista. En el año en que se publica el trabajo realizado por 

Valencia, se estaba hablando mucho sobre la violencia del narcotráfico, pero sin considerar 



  

 
 

  

Rodríguez 79 

el papel que jugaba la masculinidad hegemónica, el colonialismo interiorizado y el 

hiperconsumismo actual. 

De esta manera, su teoría en torno al Capitalismo gore, permite comprender cómo 

la violencia se ha convertido en un método de empoderamiento masculino. La autora define 

su concepto principal de la siguiente manera: “con capitalismo gore nos referimos al 

derramamiento de sangre explícito e injustificado (como precio a pagar por el Tercer 

Mundo que se aferra a seguir las lógicas del capitalismo, cada vez más exigentes)” (2). 

Y será a partir de esta definición, que se analizará la construcción de los personajes 

partiendo de los tres factores detonantes que la autora considera determinantes para que los 

jóvenes utilicen la violencia como herramienta de empoderamiento: masculinidad, 

hiperconsumo y colonialismo, como tres ingredientes fundamentales para la construcción 

de los sujetos endriagos. 

Comenzando por su aportación a la definición del performance de género, la cual 

aparece en su artículo “Capitalismo gore: Narcomáquina y performance de género”, 

Valencia define este término con el fin de lograr mayor claridad en cuanto al sentido y 

contexto especifico en que se puede remitir a este concepto y lo describe como: 

(…) obediencia acrítica de los varones al desempeñar (performar) las normas de 

género dictadas por la masculinidad hegemónica. La cual tiene entre sus postulados 

más arraigados: la indiferencia ante el peligro, el menosprecio de las virtudes 

femeninas y la afirmación de la autoridad en cualquier nivel (Valencia 9). 

Esta conceptualización que utiliza la autora para hablar de las normas que los 

hombres deben respetar para reafirmar su identidad masculina constantemente, se basa en 

el reconocido concepto de performatividad de género que Butler utilizó para referirse a: “la 

“ repetición ritualizada (iteración) de actos de habla y de todo un repertorio de gestos 



  

 
 

  

Rodríguez 80 

corporales que obedecen a un estilo relacionado con uno de los dos géneros culturales” 

(Duque 88). 

Y en este sentido, los personajes masculinos que aparecen en la novela de Fernanda 

Melchor, se esfuerzan constantemente por reafirmar su identidad masculina. Sobre todo, 

porque a lo largo de la trama, en ellos se irán revelando los intereses homosexuales que 

esconden Luismi y Brando a los ojos de los otros personajes, por lo que éstos estarán 

obligados a asumir de manera reiterativa su rol performativo para mantener la 

respetabilidad que les concede su género masculino. 

Una de las escenas que más logran evidenciar esta conducta masculina en los 

personajes y que expresa, además, la actitud acrítica ante una situación de violencia, y la 

presión social que ejercen entre sí mismos los hombres que tienen que realizar actos que 

demuestren, ante el resto de varones, su virilidad. 

Esta escena será cuando se narra el episodio en que un grupo de personajes 

masculinos deciden subir a la camioneta a una mujer, con la que optarían por cometer, de 

forma grupal, un acto sexual. 

Sin embargo, en la descripción de esta escena, es importante destacar de manera 

enfática que esto no se realiza con el fin de satisfacer un deseo sexual, sino que es llevado a 

cabo únicamente con el fin de reafirmar su masculinidad ante los otros, como se puede 

observar en el siguiente fragmento de la obra: 

(…) métesela de una vez, loco, métesela en caliente, gritaba el Willy, antes de que 

se despierte, porque la vieja culera aquella se había desmayado o sufrido una 

sobredosis de verga, o quién sabe qué pasaba pero todos reían y gritaban: métesela, 

pinche Brando, métesela en caliente, y Brando, de muy mala gana pero incapaz de 

negarse, se pasó al asiento trasero y se buscó la verga dentro de la bragueta, sin 



  

 
 

  

Rodríguez 81 

bajarse los pantalones porque ni de loco iba a dejar su culo al descubierto en frente 

de esos pinches degenerados, y se hincó entre las piernas alzadas de la mujer y rogó, 

con toda la fe que ya ni tenía, que la verga se le pusiera aunque fuera tantito dura, de 

menos para poder hacerle a la mamada de que se la estaba cogiendo, y así no quedar 

en ridículo frente a sus amigos ( Melchor 102). 

Con esta cita se evidencia de forma clara de qué manera se entretejen las relaciones 

sociales entre hombres que son educados con los estipulados más estrictos de la 

masculinidad hegemónica, pues serán estos quienes se reten entre sí para ver quién cumple 

correctamente con los estipulados que Valencia define en su concepto de la 

performatividad de género. 

A través de los pensamientos que describe Brando durante esta escena, se observa 

claramente cómo ejercen presión entre sí y el acto sexual en el que participan todos, no 

cumple con ningún otro objetivo más que observar quién sí puede mantener una relación 

sexual con una mujer. Y en caso de que alguno no pudiera cumplir con esta acción, se 

convertiría rápidamente en la burla de todos los presentes, por eso Brando, aunque siente 

repugnancia del acto, accede a realizarlo porque, de haberse negado, no estaría cumpliendo 

con el vigor sexual que debería caracterizar a cualquier hombre, según los estipulados que 

marca la masculinidad hegemónica. 

Y, además, en esta misma escena, lo que Valencia define como el menosprecio a lo 

femenino, pues al personaje femenino que actúa en esta escena, se le observa de forma 

cosificada, representa únicamente un trozo de carne para los presentes, se le deshumaniza, 

los personajes no experimentan ningún tipo de empatía con ella, se le trata con agresividad 

y repulsión, solo es utilizada como una herramienta para cumplir con el fin último de 

demostrar su virilidad ante el resto de hombres que se encuentran presentes. 



  

 
 

  

Rodríguez 82 

Además, se narra que es una mujer alcoholizada, por lo que participó en ello de 

forma inconsciente: “(…) nadie la conocía, nadie sabía su nombre, pero a ella no parecía 

importarle, estaba pedísima y bastante aturdida” (101). Y con esto, se relacionaría con 

argumentaciones de Rita Segato en cuanto a las violaciones y los abusos sexuales, ella 

explicaría en la entrevista realizada por Reynaldo Sietecase para la vanguardia el 14 de 

abril de 2017, La autora dirá sobre este tipo de actos que: 

(…) Finalmente, y en tercer lugar, el violador nunca está solo. Aunque actúe solo, 

está en un proceso de diálogo con sus modelos de masculinidad, con figuras como 

su primo más fuerte, o su hermano mayor. Está demostrándole algo a alguien (a otro 

hombre) y al mundo a través de ese otro hombre (Segato Párr. 15). 

Por ello, en ningún momento de la narración de este fragmento se observa un atisbo 

de erotismo, sino que el uso del lenguaje y las descripciones realizadas son realizadas de tal 

manera que resulten grotescas, con el fin de producir aversión, porque no hay en el acto 

ningún tipo de deseo físico hacia ella, sino que es un instrumento para demostrar su poder. 

Como bien lo señala Rita Segato en la cita anteriormente expuesta, este tipo de actos 

se llevan a cabo como una manera de dialogo entre hombres, existe un deseo de reafirmar 

la virilidad entre el grupo, donde a cada uno de los involucrados le corresponde expresar 

y/o demostrar su nivel de masculinidad hacia aquel que represente la mayor autoridad viril. 

Esta escena demuestra claramente cómo en los personajes no existía un deseo sexual, es 

una escena cruda y grotesca que solamente expone un acto sexual violento en donde nadie 

realmente deseaba llevarlo a cabo, sino que lo consideraban un mandato a seguir. 

Y, por otro lado, continuando con el análisis del performance de género, conforme 

la narrativa avanza, el lector se percatará poco a poco de los rumores que rondan sobre la 

relación erótica que Luismi mantiene con la Bruja para conseguir, aparentemente, 



  

 
 

  

Rodríguez 83 

determinados beneficios económicos. Y será Brando quien, pese al deseo reprimido que 

siente hacia Luismi, intenta asumir constantemente una postura de agresividad, virilidad y 

rechazo a este tipo de conductas homoeróticas: 

(…) porque una cosa era dejarse querer por los putos, dejarse invitar unos tragos y 

una chela y ganarse un quinientón por soportar sus puterías, o incluso por 

cogérselos un rato por el culo o por la boca, y otra cosa era ser un puerco asqueroso 

como el pinche Luismi cuando se besuqueaba y se fajaba con la Bruja. Quién sabe 

por qué le daba tanta tirria a Brando ver eso; ni siquiera el espectáculo del marrano 

cacarizo del Mutante culeándose a la loca le parecía tan espantoso. Tal vez porque 

en el fondo todo eso de besarse con los gansos le parecía algo asqueroso, un 

atentado innoble a su hombría, y cómo era posible que el Luismi se atreviera a besar 

a la loca esa frente a todos, si Brando siempre había pensado que Luismi era un bato 

bien derecho, bien machín y bien chido (107). 

Esta escena describiría lo que Sayak Valencia define en su concepto sobre el 

performance de género como “el menosprecio a las virtudes femeninas”, volviéndose 

evidentes, además, cuando expresan el desprecio a las conductas homosexuales, porque 

éstas no encajan en los estipulados de la masculinidad que se les ha impuesto, de esta 

manera se esforzarán por ridiculizar, violentar, o precarizar todas las masculinidades 

disidentes que observen. 

Sin embargo, es imprescindible cuestionar este tipo de actitudes en los varones 

cuando se habla de un contexto de violencia como el de México, porque la propia 

educación cultural implantada a los varones, tiene como consecuencia este tipo de 

subjetividades masculinas que genera en ellos frustraciones, rechazos, repulsiones, burlas y, 

por tanto, ejercicios de violencia hacia todos aquellos que no aceptan participar en los 



  

 
 

  

Rodríguez 84 

estipulados de su masculinidad. Por esta razón, Valencia enfatizará en la relevancia de abrir 

diálogos en torno a esta temática, que permitan erradicar este tipo de actitudes: 

La deconstrucción del machismo es urgente en el contexto mexicano actual dado 

que el fenómeno del narcotráfico y la violencia explícita como herramientas de 

necro-empoderamiento obedecen y encarnan, de forma exacerbada, una amalgama 

entre las demandas de la masculinidad hegemónica y las demandas del capitalismo 

contemporáneo (73). 

Y esta cita, que concluye destacando otros factores, además de lo correspondiente a 

la masculinidad, permite trasladarse a los siguientes puntos que Sayak describe como 

ingredientes fundamentales a considerar al hablar de violencia en el país, los cuales se 

expondrán en el apartado consiguiente. 

La autora considera que, además del papel de la masculinidad hegemónica en la 

construcción de individuos que utilizan la violencia como una herramienta de 

empoderamiento, también se debe tomar en cuenta el papel del capitalismo. Y en este 

sentido, no se puede omitir la importancia de éste en el contexto de México, principalmente 

por su localización como país fronterizo con Estados Unidos, Sayak Valencia destacará los 

siguiente: “(…) debemos agregar las demandas económicas del capitalismo contemporáneo 

que exige a los individuos ser hiperconsumidores para considerarles legítimos y pertinentes 

dentro del entramado capitalista g-local (2). 

Con respecto a lo anteriormente dicho por la autora, no sería apropiado ignorar u 

omitir la responsabilidad que puede tener el orden político-geográfico mundial en la 

conciencia de los individuos y la relación que esto tiene con la violencia. 

Pensadores como Gilles Lipovetsky también se percataría de las problemáticas que 

puede generar el capitalismo y reflexionaría a lo largo de su reconocido libro La era del 



  

 
 

  

Rodríguez 85 

vacío¸ sobre la conciencia de los individuos en la actualidad: “la gente quiere vivir 

enseguida, aquí y ahora, conservarse joven y no ya forjar al hombre nuevo” (7). Y 

siguiendo con el argumento de esta cita, si actualmente el futuro no es tomado en cuenta, si 

lo único que importa es el presente, el consumo se realizará sin conciencia racional, estará 

motivado por impulsos momentáneos. Pero esta falta de racionalidad, generaría 

problemáticas como frustraciones severas en aquellos que no pueden asumir esta actitud. 

Y en este sentido, es evidente que, por otro lado, una de las características de la 

época contemporánea es la relevancia que toman los medios de comunicación masiva en la 

conciencia de los individuos y esto involucra un aspecto a destacar: la publicidad y su rol 

en la sociedad. 

Los individuos son bombardeados constantemente por anuncios de productos, 

motivándolos a su compra, sobre todo desde aspectos tan cotidianos como las redes 

sociales. Esto ha generado frustraciones en aquellos que no cuentan con el suficiente 

ingreso económico para adquirir la innumerable cantidad de artículos publicitados a los que 

no puede acceder. 

Y esto se complica cuando la única solución a esta frustración es recurrir a la 

delincuencia para satisfacer la necesidad del hiperconsumo. Y el caso de México, país en 

donde los índices de pobreza se acercan por muy poco a la mitad de la población, como lo 

explicamos en el primer apartado de este trabajo de investigación, se convierte en un 

contexto vulnerable para todos aquellos jóvenes que desean adentrarse en el capitalismo y 

el consumo desmedido. 

Y en medio de esta situación, los individuos quedan inmersos en una condición de 

inferioridad que buscan erradicar asumiendo comportamientos violentos, con los cuales 

buscan adquirir empoderamiento económico. 



  

 
 

  

Rodríguez 86 

Y esta problemática, se ve agravada en la condición de los mexicanos, si además se 

considera el colonialismo y el sentimiento de inferioridad que éste ha dejado, por ello, se 

buscará una especie de blanqueamiento mediante el enriquecimiento ilícito. Valencia dirá 

sobre esto que: “debemos considerar el colonialismo que subyace en la idiosincrasia 

mexicana, donde hay un deseo de blanquearse a través del empoderamiento económico” 

(2). 

Aproximando esto a la psicología de los personajes masculinos de la novela de 

Fernanda Melchor, se observará en éstos un comportamiento plagado de frustraciones, 

manifestarían en sus diálogos una sensación de constante malestar en torno a la vida que les 

ofrece el lugar en el que viven: “(…) y de cómo siempre están moviéndose por todo el país, 

y no atrapados en un pinche pueblo culero bajo un calor insoportable” (43). En esta cita, 

por ejemplo, es evidente la función que cumple el lenguaje y la violencia que la escritora 

utiliza en sus sentencias, porque por medio de éste, la autora expresa de manera clara y 

evidente el desprecio que los personajes sienten por el lugar en el que se desarrolla la 

historia. 

Incluso la referencia al calor, la cual pareciera inofensiva, remite a la frustración e 

incomodidad que les produce el estar en ese espacio, este tipo de referencias al clima de los 

espacios donde se desarrolla la trama se ha utilizado frecuentemente en la literatura 

mexicana para referir al estado emocional de los personajes, quizá el ejemplo más claro que 

se tiene es la narrativa de Juan Rulfo, donde el reconocido escritor utiliza la descripción 

constante del espacio para referir a la situación política-social-emocional del lugar donde se 

desarrollan los personajes. En este caso, Fernanda Melchor retoma este tipo de 

herramientas en la construcción del espacio para exponer el desagrado de sus personajes 



  

 
 

  

Rodríguez 87 

ante su estadía en La Matosa, lugar donde los personajes viven durante el desarrollo de la 

trama, y quienes tienen un deseo constante y permanente de abandonarla. 

Y con el fin de lograr su cometido de salir del pueblo, y ante la falta de recursos 

económicos que les permitan salir de él, dos de los personajes masculinos, Brando y Luismi 

optan por recurrir a comportamientos delictivos y finalmente, a utilizar la violencia como 

una herramienta económica para salir de ahí: “vamos a chacalear ese dinero, vamos a caerle 

a la Bruja y a chingarnos ese varo y a largarnos de aquí para siempre” (117). 

Es importante mencionar en este apartado que, en ningún momento, el personaje se 

detiene a empatizar con la Bruja, aún y cuando había una relación cercana con ella, porque 

durante la novela describen las constantes visitas que realizaban a su casa, en donde 

realizaban reuniones y fiestas. No obstante, él la observa únicamente como el obstáculo a 

vencer para lograr su propósito de adquirir recursos económicos que le permitan irse: 

“ (…) al día siguiente volvía a verlo y las palabras le brotaban solas de los labios: 

ándale, pinche Luismi, vamos a armarla, vámonos a la verga de aquí, porque ya no 

podía pensar en otra cosa, noche y día pensaba en cómo matarían a la Bruja, en 

cómo huirían con el dinero, en lo que harían para poder cambiar aquellas moneras 

de oro sin levantar sospechas” (198). 

Esta última cita representa a la perfección cómo en los pensamientos de estos 

personajes, lo único importante es recurrir a una conducta delictiva para adquirir el dinero 

suficiente que les permitan salir de La Matosa, sin dejar alguna pista que pueda inculparlos 

en el caso de transfeminicidio que más tarde cometerían. 

Podemos observar a detalle que, en ningún momento se detienen a pensar en la 

víctima, se le observa deshumanizada, en ella lo único que ven es una oportunidad de 



  

 
 

  

Rodríguez 88 

adquirir las monedas de oro que supuestamente esconde la Bruja y que le ha permitido 

subsistir sin necesidad de trabajar. 

Son personajes que no se detienen a pensar en las consecuencias de estos actos, 

simplemente analizan cometerlos en búsqueda de un fin económico especifico, sus 

personalidades están dibujadas con un sinfín de frustraciones, por la falta de oportunidades 

que se observan en el lugar, por la pobreza que los embarga y por los estipulados de la 

masculinidad hegemónica que les han implantado y, que ante la falta de respetabilidad 

económica que tienen hasta ese momento, y las conductas homosexuales en las que han 

participado y que han perjudicado su imagen ante el resto de personajes masculinos que 

denotan un desprecio hacia las conductas afeminadas, los convierte en individuos acríticos 

y violentos, que buscan subsanar estos dos aspectos para poder entrar dentro de una 

dinámica de virilidad que les permita reafirmar su autoridad masculina. 

Recordemos que, a Fernanda Melchor, cuando se le reconoció con el Premio 

Internacional de Literatura en 2019, el jurado admitió darle este premio porque: 

“ ha escrito la novela de la pobreza del capitalismo global del siglo XXI, la novela 

de la violencia contra las mujeres, contra los homosexuales, contra los débiles, 

nacida de la pobreza; la novela de la lucha despiadada de los débiles contra los aún 

más débiles y contra sí mismos” (Alcaraz párr. 1). 

Y ante este valioso argumento, hay que reconocer el valor de abrir diálogos en torno 

a la literatura que se está escribiendo en México en la actualidad, para reflexionar y 

considerar los factores que envuelven el complejo fenómeno de la violencia, que no solo se 

puede estudiar desde un solo enfoque, sino que se debe considerar las distintas facetas que 

en este complejo fenómeno se manifiesta. Y reconocer, que ésta, ante todo, recurre a 

herramientas, Arendt dirá que la naturaleza de la violencia es instrumental: “como todos los 



  

 
 

  

Rodríguez 89 

medios siempre precisa de una guía y una justificación hasta lograr el fin que persigue” 

(70). Y ante esto, hay que abrir el dialogo para cuestionar ¿de qué herramientas se sirve la 

violencia en este país? y ¿de qué manera se están construyendo subjetividades violentas, o 

sujetos endriagos, como los llama Sayak Valencia? 

Con este análisis, se pueden identificar las características de los ingredientes que se 

necesitan para construir este tipo de individuales, que en medio de un contexto de 

frustración, aunado a la conducta acrítica que predomina en los jóvenes, además de los 

estipulados que dicta la masculinidad hegemónica, se pueden elaborar conciencias que 

culminan en acciones de violencia exacerbada, como las que se observan en Temporada de 

huracanes y que no son ajenos al contexto del México actual, que encabeza las cifras de 

violencia hacia las mujeres, hacia las mujeres trans, miembros de la comunidad homosexual 

y en general hacia todos los individuos, que como comentó el jurado anteriormente, son 

débiles a la luz de los otros. 

La obra de Melchor, en este sentido, abre una puerta a la reflexión, al conocimiento 

de una generación y de una época, a la búsqueda de asumir una actitud crítica que permite, 

si bien no comprender o solucionar un problema, por lo menos sí conocerlo y visibilizarlo. 

Es una obra que, a través de sus personajes masculinos, permite analizar el rechazo 

hacia todas esas conductas que los mandatos de la masculinidad hegemónica consideran 

condenables, como la homosexualidad o la transexualidad. Y que, a través de las 

frustraciones que dejan el capitalismo y el colonialismo, provocan una exacerbación de 

actitudes violentas con el propósito de cumplir con los estipulados que éstos te exigen. 

Brandon y Luismi son dos ejemplos de personajes que han crecido y se han 

desarrollado en medio de un espacio que solo ha exacerbado sus frustraciones, los dictados 

de la masculinidad les han provocado un deseo constante de enriquecimiento ilícito, buscan 



  

 
 

  

Rodríguez 90 

una salida rápida a sus frustraciones, consideran que únicamente en otro lugar (nunca en La 

Matosa) encontrarán oportunidades para ver satisfechos sus deseos y aspiraciones 

económicas, por eso viven en medio de un deseo constante de huir, ¿a dónde? La autora no 

lo deja claro de manera explícita, pero regularmente el capitalismo y la conciencia 

colonialista del mexicano que mantiene una admiración e idealización constante del 

extranjero, le motiva a buscar oportunidades en otro país, con frecuencia en su país vecino, 

los Estados Unidos, lugar que le promete a través del sueño americano, un blanqueamiento 

económico, que a través de la adquisición inmediata de bienes económicos le permita 

acceder a las lógicas del hiperconsumo y el capitalismo, y que a través de estas prácticas, le 

permita alejarse de su condición de ser colonizado. 



  

 
 

  

Rodríguez 91 

3 .2. ¿Las hogueras nunca se apagaron? Análisis sobre la representación de las 

vulnerabilidades femeninas desde una aproximación literaria a las violencias generalizadas 

hacia las mujeres 

Anteriormente hablamos de distintas representaciones de la violencia en la novela 

Temporada de huracanes, intentando ofrecer una reflexión amplia sobre los distintos 

escenarios en que esta problemática se observa manifiesta en la obra de Fernanda Melchor 

y, asimismo, en el contexto del México contemporáneo. No obstante, al hablar de violencia 

en este país, no se puede omitir (o sería un grave error hacerlo), no reconocer la 

vulnerabilidad de los cuerpos femeninos. 

La violencia por motivos de género en nuestro país es una problemática que, 

lamentablemente, continúa vigente y, además, pareciera que las políticas públicas que se 

han implementado para erradicarla (o por lo menos reducirla), no han ofrecido grandes 

resultados. 

Sobre esto último, en la primera parte de este trabajo, se reflexionaba sobre la 

incapacidad de las leyes de cambiar un estado social y cultural, si las reformas a las leyes 

no venían acompañadas de estrategias culturales que promovieran un cambio de conciencia 

colectiva en las personas. Si bien en los últimos años, han surgido renovaciones a la ley 

(altamente trascendentales y necesarias), como la Ley Ingrid y la Ley Olimpia, las cuales 

permitieron que se obligara a los servidores públicos, a los medios de comunicación y a la 

población en general, a tener una actitud ética ante la filtración de imágenes que vulneraran 

la integridad de las víctimas de feminicidio, o bien, en el caso de la Ley Olimpia, a la 

protección de las mujeres ante la divulgación de imágenes de contenido sexual sin 

consentimiento de la persona involucrada y que, como consecuencia, se incite a la violencia 

digital hacia las víctimas. No obstante, si bien, promover reformas legislativas es necesario, 



  

 
 

  

Rodríguez 92 

no es suficiente. Y ante este tipo de circunstancias, ¿de qué sirve el castigo, las multas o las 

consecuencias, si la generalidad de la población no entiende por qué está mal vulnerar a las 

víctimas? En este sentido, es imprescindible promover reflexiones que permitan empatizar 

con las víctimas y promover una concientización cultural (y no solo legal) de la violencia 

de género. 

En este sentido, podemos decir que Fernanda Melchor promueve un retrato de la 

situación de violencia en la que se ven inmersas las mujeres de distintos sectores sociales y, 

que se ven afectadas por distintos motivos y en distintos escenarios posibles. 

Para introducir este apartado, podemos comenzar reflexionando en torno a la 

protagonista de esta obra, la Bruja, una mujer trans que por su condición feminizada se ve 

constantemente vulnerada y que, como lo analizamos en el episodio anterior, se ve 

violentada principalmente por un rechazo hacia todo aquello que se considera feminizado, 

todo esto viene derivado principalmente de una exaltación de una masculinidad 

hegemónica que rechaza todo aquello que se considera sexualmente disidente. 

Al respecto de lo anterior, Judith Butler dirá en su reciente libro “Sin miedo: formas 

de resistencia a la violencia de hoy” lo siguiente: 

"Se espera, pues, de todos aquellos a quienes se les asigna al nacer el género de 

varón que asuman una trayectoria masculina, que su desarrollo y vocación sean 

masculinos. Por tanto, las personas trans que quieren ser mujeres, que buscan ser 

reconocidas como mujeres trans, rompen con ese pacto implícito que une a los 

hombres, que permite y afirma su violenta propiedad sobre las mujeres. Las mujeres 

trans son un objetivo en parte porque son femeninas, o están feminizadas, y se les 

castiga no solo por rechazar el camino de la masculinidad sino por abrazar 

abiertamente su propia feminidad" (46). 



  

 
 

  

Rodríguez 93 

Y esta cita ilustra el problema de los transfeminicidios, su origen y sus causas, la 

violencia exacerbada en contra de esta comunidad se relaciona con el rechazo a la 

feminidad y, por supuesto, sobre aquello que se considera traición a la masculinidad. 

Es por esta razón que, desde las primeras páginas de la novela, podemos percatarnos 

de que, a lo largo de toda la trama, veremos a una persona que fue vulnerada y rechazada 

por la sociedad que la rodeaba dentro del pueblo La Matosa. 

En un texto que referimos anteriormente en la introducción teórica de esta 

investigación, Gabriela Coronado menciona que: “a estas mujeres se les niega el derecho a 

una identidad y a una expresión de género, reforzando ideas transfóbicas mediante la 

desaprobación, en forma de broma o regaño” (5). Y, es interesante cómo Fernanda Melchor 

nos plantea esta idea de la no-identidad desde la negación de un nombre para este personaje 

en torno al cual se desarrollará toda la historia, desde la primera parte de la novela, la 

autora relata la no existencia de un nombre para la Bruja: 

“Si alguna vez llegó a tener un nombre de pila y apellidos como el resto de la gente 

del pueblo fue algo que nadie supo nunca, ni siquiera las mujeres que visitaban la 

casa los viernes oyeron nunca que la llamara de otra manera. Era siempre tú, zonza, 

o tú, cabrona, o tú, pinche jija del diablo cuando quería que la Chica fuera a su lado, 

o que se callara, o simplemente para que se estuviera quieta debajo de la mesa 

(Melchor, 13). 

Como podemos ver, la negación de un nombre para ella no es solamente una 

casualidad en la narrativa de Fernanda Melchor, cuando la autora comienza a describir la 

forma en que se le nombraba a la Bruja en la cotidianidad de su hogar (es decir, la forma en 

que su madre la nombraba), podemos observar que todos los títulos con los que se le 

nombra o se le refiere son altamente violentos y ofensivos, ejerciendo de esta manera una 



  

 
 

  

Rodríguez 94 

permanente violencia moral sobre ella, la cual le termina negando su derecho a un propio 

nombre y, por ende, a una identidad. 

De esta manera, la Bruja termina siendo una mujer que durante toda la novela se 

describe como alguien que está siendo constante y permanentemente vulnerada por todos 

los hombres con los que se relaciona y, por ende, desde el comienzo de la novela sabemos 

que su destino era enteramente trágico. 

No obstante, éste es solo un ejemplo de cómo se percibe la violencia de género en la 

novela y nos sirve para introducir este apartado del capítulo, pero en lo consecutivo, en los 

dos siguientes apartados, nos permitiremos reflexionar en otros dos personajes femeninos 

en los que no se han detenido demasiado las reflexiones o aportaciones críticas. 

Por un lado, observamos a una mujer llamada Yesenia que, como las brujas, carga 

con una herencia social (y familiar), en donde las mujeres han sido históricamente 

estigmatizadas y violentadas, a las cuales se les rechaza el acceso a la educación y a una 

vida plena, solo por motivos de género y, a quienes, además, constantemente se les culpa 

por las desgracias que recaigan sobre la familia y se le juzga y critica desde una opinión 

sesgada por una mirada patriarcal dominante que atribuye todos los errores a las mujeres, 

solo por su condición de mujer. 

Y, por otro lado, vemos a Norma, una inocente adolescente, víctima también de una 

estirpe que ha heredado una indefensión hacia los miembros femeninos de la familia, la 

cual termina siendo abusada sexualmente desde un acto de estupro, acontecimiento que 

permite argumentar sobre las sutilezas de la violencia sexual y que, además, promueve una 

reflexión sobre la condición de vulnerabilidad de las mujeres en los espacios íntimos y 

cotidianos dentro de los hogares familiares, planteando así que, si bien ya se ha descrito que 

se vive en un país en donde el espacio exterior no es seguro para las mujeres y, por ende, se 



  

 
 

  

Rodríguez 95 

debe vivir alerta de ello, por otro lado: ¿qué hay cuando los espacios íntimos tampoco 

ofrecen una condición de protección o seguridad? En este sentido, la vulnerabilidad de las 

mujeres se observa patente desde cualquier condición y circunstancia. Y es en esto en lo 

que debemos plantear reflexiones que permitan reconsiderar las posturas sociales y 

culturales ante la violencia de género. 

En Temporada de huracanes, Fernanda Melchor construye narrativamente una 

gama de personajes femeninos que permiten identificar las distintas vulnerabilidades a las 

que se ven sujetas las mujeres del México contemporáneo. En este sentido, el caso de 

Yesenia ofrece una particularidad: vive la violencia desde el espacio íntimo, desde la 

cotidianidad. Es una mujer violentada por su propia familia, como si la desigualdad se 

heredara de su árbol genealógico. En este hogar observamos a una abuela que ejerce un 

matriarcado, en donde violenta a sus hijas y posteriormente también a sus nietas y quien 

concede los derechos y privilegios cotidianos únicamente a los miembros masculinos de su 

estirpe. 

En el tercer capítulo de la novela, la autora se encarga de describir su historia y la 

perspectiva que Yesenia tiene del acontecimiento que fundamenta toda la existencia de la 

novela: el asesinato de la Bruja. A lo largo de este tercer apartado podemos observar cómo 

Yesenia es una joven resentida con su primo, por los privilegios que la abuela le ha 

concedido a lo largo de toda su vida, privilegios que, es importante mencionarlo, siempre 

han sido a costa de la infelicidad, las desventajas y las carencias de Yesenia. 

Al respecto de esta relación que se ha construido en los miembros de esta familia, 

donde las mujeres viven en constante desventaja ante los hombres, la escritora Leticia 

Paredes Guerrero menciona sobre la violencia de género que ésta “tiene su origen, y 

persiste, en el conjunto de normas y valores sociales que sustentan la prevalencia o 



  

 
 

  

Rodríguez 96 

dominación masculina y la asimetría de poder entre hombres y mujeres" (Paredes, 47) y 

sobre esto, es importante destacar cómo en las familias a veces se respetan, legitiman y 

heredan una serie de normatividades culturales en la que se considera que las mujeres no 

tienen el suficiente valor como para ser merecedoras de un trato igualitario con los 

miembros masculinos de su familia. Se construye una asimetría de poder en la que los 

hombres siempre son los beneficiarios por la figura de mayor autoridad en el hogar, e 

incluso, en muchas de las ocasiones, este privilegio viene concedido, también, por una 

mujer, como es el caso de la abuela de Yesenia, quien se encarga de construir este espacio 

de violencia constante hacia sus hijas y nietas, pero por otro lado, a los hombres los 

encubre, protege, excusa y protege a toda costa, sin importar las consecuencias que venga 

con ello. 

En este capítulo, los lectores siguen a Yesenia durante la narración de los 

acontecimientos de acuerdo a la perspectiva que ella tenía de los hechos, y es durante este 

proceso donde podemos observar cómo se tejían las relaciones familiares de estos 

personajes, describe a la abuela como la matriarca que constantemente está desconfiando de 

las mujeres que viven en su casa, sin embargo, con su hijo y nieto se muestra como un ser 

ingenuo, incrédula de los malos actos que éstos pudieran cometer. 

Yesenia menciona en su narración lo siguiente al respecto de cómo la engañaban al 

hacerle creer que un bebé era realmente el fruto de su hijo y a quien ahora tendría que 

cuidar y mantener: “me extraña que con esa mente tan cochambrosa que tiene para andar 

siempre pensando lo peor de nosotras, me extraña que no se acuerde de eso que decía; hijos 

de mis hijas, mis nietos; hijos de mis hijos, sepa su chingada madre” (37), a lo que la abuela 

les contestaba que “¡Cómo iba dejar doña Tina desamparada a esa pobre criatura, su único 

nieto varón” (37), en esta cita podemos observar cómo el valor principal que le concede la 



  

 
 

  

Rodríguez 97 

abuela al bebé es que es el “único nieto varón” de su hijo (también único varón), como si su 

condición masculina le concediera un valor inherente a él y como si el deseo de cuidado 

hacia la criatura viniera únicamente concedida por su sexo y no por ningún otro motivo. 

Y es así cómo, a lo largo de toda la narración de Yesenia, la autora describe los 

resentimientos que ella va construyendo a lo largo de los años hacia esa criatura que la 

abuela decidió proteger como el miembro más valioso de su familia y a quien nunca se le 

impuso límites o llamados de atención por los actos negativos que cometía, en todo 

momento se culpabilizó a las mujeres del hogar por cualquier acto cometido por él. 

Sobre esto, podemos observar un ejemplo en la siguiente cita, cuando la autora narra 

la forma en que se percibía el trato desigual entre Yesenia y su primo: 

“ nomás creció para volverse un infeliz cabrón desgraciado que le hacía la vida 

imposible a Yesenia, que por ser la mayor tenía que apechugar a huevo con la 

responsabilidad de la casa y de las primas y del pinche chamaco cuando la abuela no 

estaba, y por lo tanto era quien se llevaba la chinga más pesada y las cuerizas de la 

vieja cuando las cosas salían mal, cuando las cosas no se hacían como la abuela 

quería, y era también Yesenia la que tenía que responder por las maldades de su 

primo” 42). 

Aquí podemos observar cómo Yesenia percibía los privilegios que la abuela le 

concedía a su primo en todo momento, el cual era criado como un joven sin reglas y/o 

compromisos a seguir, ni tampoco consecuencias por sus actos, en todo momento es ella 

quien tiene que asumir la responsabilidad de cualquier acto cometido por él. La abuela se 

encarga de construir un hogar en donde los personajes masculinos de la familia son 

excusados y protegidos por los actos negativos que pudieran cometer y las mujeres 



  

 
 

  

Rodríguez 98 

culpabilizadas por cualquier motivo aparente que pudiese colocar en una situación de 

vergüenza a la familia. 

El clima en el que se ven inmersos los personajes femeninos dentro de este espacio 

cotidiano es un ambiente de terror y constante vulnerabilidad física y emocional, donde las 

mujeres son constantemente violentadas por la figura de autoridad de la familia. 

Por supuesto, la violencia más fácil de identificar en este caso es la violencia 

directa, en donde vemos a las mujeres violentadas físicamente por su abuela cuando no 

cuidaban correctamente a su nieto varón: “Con la pita mojada esa que la abuela usaba para 

pegarles, sobre las nalgas o la espalda, o hasta en la jeta, si te apendejabas y no te la cubrías 

con las manos, hasta que Yesenia chillaba y le suplicaba que se detuviera, que la 

perdonara” (44). Sin embargo, las heridas que les ocasionaba no eran únicamente físicas, 

sino que se ve frecuente otro tipo de agresiones. 

Yesenia y sus tías viven una constante manifestación de la violencia moral dentro 

de su hogar. Para esto, es importante recordar aquí las palabras de Rita Segato al respecto 

de cómo se puede definir o identificar este tipo de violencia, la cual abarca un sinfín de 

espectros y escenarios: 

Violencia moral es todo aquello que envuelve agresión emocional, aunque no sea ni 

consciente ni deliberada. Entran aquí la ridiculización, la coacción moral, la 

sospecha, la intimidación, la condenación de la sexualidad, la desvalorización 

cotidiana de la mujer como persona, de su personalidad y sus trazos psicológicos, de 

su cuerpo, de sus capacidades intelectuales, de su trabajo, de su valor moral (115). 

En primera instancia, un ejemplo de la ridiculización que ejercía constantemente en 

contra de ellas es cuando, como castigo por haber culpabilizado de algo a su primo, decidió 

cortarle el cabello a Yesenia, siendo ésta una manera de sentirse avergonzada de sí misma: 



  

 
 

  

Rodríguez 99 

“ le había tusado el pelo con las tijeras de descuartizar el pollo mientras Yesenia permanecía 

inmóvil como tlacuache bajo los faros de los camiones de la carretera, por miedo de que las 

hojas heladas le cortaran la sangre, y después había pasado la noche en el patio, como la 

perra que era, había dicho la abuela” (49), aquí podemos observar cómo no solo la humilla 

y ridiculiza al cortarle su cabello, sino también el lenguaje con el que se refiere a ella, 

donde la insulta y violenta emocionalmente, esta escena es un ejemplo de cómo le produce 

una desvalorización constante de su cuerpo. 

De igual manera, no es el único ejemplo de violencia moral que se observa presente 

en la historia de este personaje femenino, existe una constante condenación de la sexualidad 

de las mujeres, en este caso, la abuela acusa constantemente a sus hijas y nietas de 

debilidad, siempre propensas a ceder ante los deseos sexuales que les provocan los hombres 

(a quienes, por cierto, jamás se les culpabiliza), pero a ellas sí se les condena 

constantemente por su sexualidad. En un momento de la novela, la narradora cuenta cómo 

la abuela de Yesenia echa de su casa a sus hijas, a quienes constantemente ofende: “dijo 

que estaban locas si creían que ella iba a permitir que se llevaran a las niñas, para volverlas 

igual de putas que ustedes (…) y por más que las otras gritaron y patalearon la abuela no 

soltó prenda y tuvieron que largarse solas al norte” (41), sobre esta escena, es interesante 

ver el contraste que la abuela mostraba en el trato con sus hijas y el trato que le daba a su 

hijo Maurilio, de quien Yesenia contaría que también vivía una vida sexual muy activa y, 

sin embargo, la abuela siempre lo negó, a él jamás se le condenó por su sexualidad. 

No obstante, por el contrario, a sus hijas incluso les negaba el acceso a la educación, 

justamente porque veía en ellas una debilidad sexual y, por este motivo, consideraba que 

darles estudio a sus hijas sería solamente una pérdida de tiempo porque, tarde o temprano, 



  

 
 

  

Rodríguez 100 

ellas se verían débiles ante los hombres y cederían ante ellos, dejando de lado sus 

aspiraciones académicas. 

En una escena del libro, se cuenta cómo la abuela constantemente dudaba de ellas y 

las violentaba moralmente al siempre poner en duda todas sus acciones: “les reclamaba 

cosas que las pobres ni siquiera hacían como escaparse por la noche para irse de golfas con 

los hombres y todo por culpa de la pinche Bola” (44), aquí la narradora relata una historia 

donde una de las hijas de la abuela una noche decide escaparse para ir a un baile del pueblo 

y a partir de ahí la abuela comienza a desconfiar del resto de las hijas, a quienes las 

condena y acusa de hacer lo mismo que ella (aún y cuando no existan evidencias de que 

esto suceda): 

¿ Te acuerdas, gorda? Te agarró cantando en el baño, toda mojada y encuerada, y 

además de la madriza te dijo que a partir de ese día te olvidaras para siempre de la 

escuela porque ibas a acompañarla a vender jugos, para que vieras lo que costaba 

ganarse el dinero, y eso te dolió más que los guamazos que la abuela había dado en 

toda tu vida juntos, ¿verdad? Pobre gorda, siempre tuvo la ilusión de terminar sus 

estudios y volverse maestra” (46) 

En este episodio de la novela podemos observar cómo existe una condenación de la 

sexualidad, pero también existe una permanente desvalorización de las capacidades 

académicas y/o intelectuales de las mujeres de la novela, no las considera aptas para 

estudiar, su debilidad emocional y sexual siempre les condenaría a fracasar y, por eso, no 

existe un interés por motivarlas a estudiar o buscar otro tipo de oportunidades que no sea 

únicamente el embarazo adolescente, o la prostitución. 

Es así que a lo largo de toda la novela podemos identificar un sinfín de situaciones 

en las que las mujeres se observan vulneradas, desvalorizadas, desprestigiadas, abusadas 



  

 
 

  

Rodríguez 101 

(sexual, física y moralmente) y, sin embargo, estos escenarios se observan normalizados y 

aceptados culturalmente. Es interesante observar el lenguaje que utiliza la autora, el cual es 

también un lenguaje violento que va en concordancia con el contenido de la obra, en él 

podemos observar un lenguaje que, también, violenta a las mujeres, con un uso ofensivo en 

su tratamiento, en donde podemos observar una gran gama de frases que aluden a la 

violencia cultural hacia las mujeres. 

La novela Temporada de huracanes es una novela muy valiosa para la literatura 

mexicana contemporánea, porque funge como evidencia del trato que se les da a las 

mujeres en un país de la extensión de Latinoamérica, donde existe una constante actitud por 

parte de la sociedad en general, que juzga a las mujeres, se les condena, se les critica 

arduamente. Existen un sinfín de exigencias hacia ellas, de todo tipo: sexuales, maternales, 

académicas, laborales, en cuanto a su virtud, a su paciencia, al trato hacia con los otros etc., 

pero a los hombres, por otro lado, se les justifica, se les perdona fácilmente, se anteponen 

sus necesidades físicas y emocionales por encima de las necesidades de las mujeres, existe 

una patente e innegable desigualdad entre los derechos que se les conceden a los hombres, 

y aquellos que se les niegan a las mujeres. 

En este sentido, es una obra que permite reflexionar profundamente sobre aquellos 

aspectos culturales que han permitido legitimar una desigualdad y una violencia de género 

que, hasta el día de hoy, permea en muchos espacios del país, sobre todo en aquellas zonas 

rurales donde el acceso a la educación, en general, es complicada para el grueso de la 

población y donde, también, los espacios laborales son limitados y, por ende, ante pocos 

espacios, estos se les concede principalmente a los hombres, negándoles el espacio (desde 

justificaciones culturales) a las mujeres. Sin duda, la novela ofrece un retrato cultural y 

social que permite cuestionar los estereotipos e imposiciones sociales de la actualidad. 



  

 
 

  

Rodríguez 102 

CONCLUSIONES 

Como se analizó en los anteriores, se planteó una preocupación por cómo la 

violencia pareciera adentrarse cada vez más en la conciencia de los individuos: pudimos 

describir el contexto del caso de México, en donde ha surgido una paulatina perdida de 

empatía y solidaridad debido a los continuos actos delictivos acontecidos en el país, donde, 

por un lado, se han desarrollado toda una serie de violencias que han impactado 

directamente en los jóvenes (de los cuales pudimos ver una representación en los 

personajes de la novela de Fernanda Melchor), también vimos la forma en que se ha 

impregnado a la sociedad las violencias directas, estructurales y culturales, así como la 

violencia de género, la cual se ha vuelto una permanente en el país y que ha provocado una 

vulnerabilidad constante en el cuerpo de las mujeres y comunidades sexualmente 

disidentes, aspectos que, también pudimos observar en el análisis de Temporada de 

huracanes. 

Y, sin duda, con todo este contexto planteado anteriormente, podemos argumentar 

que existe una mayor aceptación y pasividad ante la violencia, el fenómeno se ha asumido 

como si se tratase de una situación irremediable (a lo cual, desde las humanidades nos 

resistimos totalmente). 

Parte importante del planteamiento de la autora en su novela es la forma en la que 

los jóvenes se convierten en un sector vulnerable de la población que, tarde o temprano, 

corren el riesgo de ser engullidos por la narcomáquina (como lo señala Rossana Reguillo), 

en la novela podemos observar que las organizaciones criminales ya se perciben como un 

ente fantasmagórico que empieza a embargar los espacios de La Matosa y que se encargan 

de demostrar su poderío, esto, sin duda, será un rasgo que terminará por impresionar a los 

jóvenes como Luismi y Brando que están buscando a toda costa adquirir un poco de 



  

 
 

  

Rodríguez 103 

empoderamiento (o blanqueamiento económico), el hecho de que los tenis adidas de 

Brando fueran su mayor muestra de estatus es una exposición de cómo el capitalismo y el 

consumismo ya empieza a apoderarse de los espacios rurales de Latinoamérica. 

Y en este sentido, vale la pena reflexionar en cómo la herramienta (con toda su 

instrumentación), será una salida fácil para todos estos jóvenes que se encuentran 

embargados por una serie de frustraciones económicas o sociales. También, parte 

importante de estas incomodidades vienen del color de piel, en otras obras literarias de la 

autora, como Páradais, la autora destacará aún más el cómo la tez de las personas incide en 

la falta de oportunidades en un país como México y, si bien en esta obra el racismo no es un 

tema central, tampoco es un detalle que Melchor omita en Temporada de huacanes, porque 

parte del lenguaje violento y ofensivo que se utiliza, siempre está acompañado de adjetivos 

donde se destaca la tez como un defecto o insulto en los personajes. 

Indudablemente, es un libro que representa una serie de vulnerabilidades en los 

personajes, en las mujeres principalmente se enfatiza las dificultades que los cuerpos 

femeninos tienen para encontrar espacios seguros, el caso de Norma y Yesenia son una 

representación de las complicaciones a las que se enfrentan, tanto en espacios externos, 

como en espacios íntimos. Desde el comienzo del descubrimiento de la historia de Norma, 

la vemos recorriendo La Matosa, luego de huir de su hogar donde abusaban de ella, 

sintiéndose también vulnerable en las calles porque se ve acechada por los hombres que la 

persiguen y buscan por las calles, seguramente con el propósito de abusar de ella. No 

obstante, sabe que, aunque el espacio exterior no es un lugar seguro, reconoce que volver a 

su hogar tampoco es una opción posible, porque en el espacio íntimo tampoco existe una 

seguridad para ella, porque también en su hogar es abusada por su padrastro. 



  

 
 

  

Rodríguez 104 

En este sentido, la novela de Fernanda Melchor permite reconocer que la violencia 

ya ha embargado muchos espacios del México contemporáneo y, ante esto, ya no es solo 

necesario reflexionar y dialogar sobre esto, es indispensable y, por supuesto, urgente. 

En este sentido, para concluir con el análisis y reflexión a profundidad en torno a 

este fenómeno complejo, es preciso reconocer el papel que toma el contexto cultural y la 

manera en que se manifiestan los valores éticos en la actualidad, al respecto, también se 

estuvo analizando en la primera parte de este trabajo sobre el compromiso ético que implica 

reconocer la pertinencia de los estudios de la violencia. 

Parte importante de este último aspecto, es cuestionar cómo las rupturas éticas 

podrían influir en la generación de violencia y la imposibilidad de erradicarla. Como se 

pudo ver en la novela de Fernanda Melchor, podemos reconocer y enfatizar en que 

actualmente vivimos en una sociedad capitalista que valúa el individualismo y consumismo 

por encima del bienestar humano. Y aunque somos conscientes de que la violencia ya se ha 

manifestado con anterioridad a lo largo de distintas etapas históricas, y por diversos 

motivos y, aunque ciertas problemáticas similares prevalezcan a través del tiempo, hay que 

comenzar admitiendo el hecho de que la conciencia humana, el ejercicio ético y la cultura 

se han visto modificadas. 

De esta manera, a manera de conclusión de los temas expuestos en los capítulos 

anteriores, podemos planear aquí una argumentación y reflexión en torno la situación ética 

actual desde la perspectiva de Edgar Morín presente especialmente en su libro El método VI 

con la intención de recapacitar sobre cómo esta condición se relaciona con la violencia 

generada en la actualidad, posteriormente, repasaremos la posición del filósofo en cuanto a 

la urgencia de una auto-ética ante la disolución de las éticas tradicionales y su relación con 

la literatura, para finalmente concluir con una argumentación donde se reconozca el papel 



  

 
 

  

Rodríguez 105 

de la literatura (por ejemplo, la obra de Fernanda Melchor) como una herramienta útil para 

superar el quiebre ético actual y ejercitar una cultura psíquica que permita desembocar en 

una ética para el prójimo. 

Durante el siglo XXI la violencia ha tomado un papel preponderante, si bien se ha 

manifestado en otras etapas históricas, hoy pareciera reproducirse y normalizarse con 

mayor facilidad, ¿a qué se debe? Para intentar dar respuesta a esto, es indispensable abordar 

el fenómeno desde las particularidades, para reconocer las diversas razones por las que la 

violencia opera con tanta facilidad en nuestro país y en el mundo. Hoy en día hay una 

degradación del tejido social, si bien la violencia ha estado presente siempre, hoy se 

observa de manera distinta a como se había manifestado en otros periodos históricos: 

Los valores culturales en la antigua Grecia o en Roma donde existían fuerzas 

capaces de frenar en determinados casos la violencia y oponerse a su generalización 

son distintos a los de la sociedad actual y eso es así, porque actualmente 

contraponemos frente a la violencia valores que o son muy débiles o totalmente 

ineficaces (Aparicio 12). 

Ante estos argumentos, las aportaciones de Edgar Morin resultan de gran utilidad al 

intentar comprender las razones por las que la violencia ha evolucionado y se ha expandido 

tan fácilmente en los últimos años. En su libro El método VI, el filósofo plantea su reflexión 

argumentando que: “la crisis ética de nuestra época es al mismo tiempo crisis de la 

religación individuo/sociedad/especie” (32). Y sin duda, su planteamiento resulta muy 

interesante al observar e intentar comprender la manera en que los individuos se relacionan 

entre sí. Indudablemente, vivimos en una época donde se enfatizan las diferencias, no se 

motiva a construir una unión con el prójimo, ni entre comunidades. 



  

 
 

  

Rodríguez 106 

Esto lo pudimos observar claramente en la novela Temporada de huracanes, donde 

toda la narración y conjunción de las historias de los personajes, ronda en torno a un suceso 

trascendental que sirve como ejemplo al respecto del rechazo que existe a las diferencias, 

particularmente el desprecio hacia las comunidades sexualmente disidentes, el asesinato de 

la Bruja, una mujer trans que vive en un pueblo que rechaza y desprecia su identidad, es un 

ejemplo de cómo existe una falta de unión con el prójimo y una degradación de la 

comunidad en La Matosa. 

Una de las debilidades del tejido social más evidentes actualmente es que se 

construyen relaciones sociales desde una actitud individualista, donde la prioridad siempre 

es uno mismo, inclusive este tipo de argumentos son muy reproducidos desde las 

disciplinas psicológicas, por lo tanto, los vínculos siempre están plagados de egocentrismo 

e intereses particulares: el asesinato de la Bruja vino, por un lado, como resultado del 

rechazo a su identidad y, también, por priorizar un interés personal (económico) por 

encima de su derecho a la vida. 

De esta manera, podemos reconocer que “dicha crisis se manifiesta con la aparición 

significativa de una necesidad ética, dada la desintegración social, el aumento de 

corrupciones de todo tipo, la omnipresencia de incivilidades y el desencadenamiento de las 

violencias” (Loreto 248). 

Si bien es importante recalcar que, con este trabajo no se pretende culpabilizar 

enteramente a la crisis de los fundamentos éticos por el problema de la violencia, pues 

existen otros factores que participan directa e indirectamente en esta problemática del país, 

como el mal ejercicio de la política, el incremento de la pobreza en ciertas zonas (como 

podemos verlo en la novela, en la construcción de un retrato de la violencia en una zona 

rural donde existe una falta de oportunidades para la sociedad y una situación de pobreza 



  

 
 

  

Rodríguez 107 

para la mayoría de la población, con excepción de aquellos que optan por actos delictivos), 

asimismo, la indiscutible participación del narcotráfico, entre otras, (factores que no se 

discutirán en esta ocasión). No obstante, resulta interesante analizar cómo, ante una crisis 

ética de esta magnitud, dar solución a la violencia pareciera ser un sueño inalcanzable si no 

se mejora previamente la condición ética. Por tanto, es forzoso observar este fenómeno 

considerando su amplitud y complejidad, desde distintas perspectivas y analizando factores 

particulares: 

Es necesario e indispensable avanzar más en la comprensión del fenómeno de la 

violencia asociada a la delincuencia organizada, cancelando versiones simplistas - 

que identifican una sola variante como la causa de toda la violencia para desentrañar 

su complejidad (Valdés 14). 

Éste es precisamente uno de los errores más frecuentes en el ejercicio político en 

México: pretender solucionar problemáticas de magnitudes inmensas con soluciones 

precarias, como si se tratara de un acontecimiento simple, cuando la violencia no lo es. 

Influyen numerosos factores que pueden determinar el rumbo de los acontecimientos de 

manera distinta a la esperada. En este sentido, al analizar la violencia en la 

contemporaneidad, hay que considerar también de qué manera se han visto transgredidos 

los fundamentos éticos. 

Edgar Morin argumenta que “los fundamentos de la ética están en crisis en el 

mundo occidental. Dios está ausente. La Ley se ha desacralizado. El Super-Yo no se 

impone incondicionalmente y, en ciertos casos, también está ausente” (29). Pero ante esto, 

lo importante y que atañe a este trabajo es la pregunta: ¿qué consecuencias tiene y cómo se 

relaciona con la violencia? una de las derivaciones que enlista Morin como producida y 

productora de esta crisis ética es que existe “la des-moralización que <<culmina en el 



  

 
 

  

Rodríguez 108 

anonimato de masas, el desencadenamiento mediático, la sobrevaloración del dinero>>” 

(30). Este aspecto es importante al hablar del contexto del país porque la violencia se ha 

convertido en una herramienta de empoderamiento económico al intentar cumplir con los 

requerimientos del capitalismo más exigente, (como lo pudimos ver en el análisis de la 

novela a partir de las argumentaciones de Sayak Valencia), donde se intentó dialogar sobre 

cómo el país, al ser frontera con Estados Unidos, se enfrenta a una dificultad muy grande al 

intentar erradicar la violencia, mientras permeen en los individuos las frustraciones 

generadas por el hiperconsumo. 

En consecuencia, Edgar Morin considera que existe un “super desarrollo del 

principio egocéntrico en detrimento del principio altruista” (30), lo cual se relaciona 

ampliamente con las argumentaciones del sociólogo Gilles Lipovetsky, quien en su libro La 

era del vacío menciona que: “la gente quiere vivir enseguida, aquí y ahora, conservarse 

joven y no ya forjar el hombre nuevo” (7). En este sentido, si el futuro no es tomado en 

cuenta, si realmente no existe como prioridad forjar al hombre, si existe una pérdida 

constante por el carácter altruista, ¿de qué manera concientizar sobre la violencia? acabar 

con la pobreza, si bien colaboraría y, por supuesto, es necesario, posiblemente no sería una 

solución definitiva a la problemática, si los valores ya han sido modificados y no existe una 

religación con los otros, ni espíritu altruista, empático y solidario. 

Además, Edgar Morin advierte sobre el peligro de que pesen más las diferencias 

entre unos y otros, que se ha vuelto tan evidente ante el desplazamiento masivo que se ha 

visto tan frecuentemente en la actualidad en distintas partes del mundo, por lo que es una 

problemática muy actual que vale la pena mencionar, pues ha surgido un rechazo inminente 

y una negativa de gran parte de la sociedad hacia los migrantes: “cuando la alteridad puede 

más que la similitud, el otro aparece como extraño, extraño a nuestra identidad individual, 



  

 
 

  

Rodríguez 109 

incluso a nuestra identidad étnica o nacional” (Morin 113). Llegar a esta condición resulta 

muy grave porque en nombre de estas diferencias se ha caído en terribles agravios humanos 

como genocidios o dictaduras, (tan frecuentes en América Latina, por cierto), esta es una 

de las características fundamentales en los regímenes totalitarios, un ejemplo de esto fue el 

caso de República Dominicana con la gobernatura de Rafael Trujillo Molina, quien 

mantuvo durante sus discursos una postura excluyente, de separación y ausente de 

religación con los haitianos (la cual perdura hasta el día de hoy aunque la dictadura haya 

finalizado) se les percibe ajenos y por tanto, carentes de derechos, acontecimiento que ya ha 

sido abordado desde la literatura gracias al escritor Mario Vargas Llosa con su libro La 

fiesta del chivo. 

De igual manera en México que, si bien no ha llegado propiamente a una dictadura, 

también se han exacerbado los actos violentos dirigidos a los migrantes que intentan cruzar 

el país hacia Estados Unidos, sucesos inhumanos que han sido retratados en la literatura en 

obras como Las tierras arrasadas de Emiliano Monge, asimismo, si bien la obra de 

Fernanda Melchor no ofrece un retrato de los procesos migratorios en nuestro país, como sí 

lo hace su contemporáneo Monge, la autora no queda indiferente ante esta situación en su 

novela, y sí ofrece un retrato de los deseos de los jóvenes de irse del país, a buscar un 

futuro idílico fuera de La Matosa, deseos que, posteriormente, culminan en actos violentos. 

De esta manera, la ética colabora a erradicar este tipo de pensamientos y actitudes 

que detonan en actos violentos hacia los otros: “La ética está llamada a desmontar aquellas 

ideologías que promueven la desigualdad y buscan manipular la opinión pública en nombre 

de unos valores absolutos que tienen que ser aceptados sin más” (Minaya 211). Ante los 

cambios sociales, ante la perdida de los grandes relatos, ante el individualismo imperante, 

habría que reconocer que después de los acontecimientos que surgieron debido a las 



  

 
 

  

Rodríguez 110 

motivaciones ideológicas y religiosas, vale la pena examinar, hoy más que nunca, la 

gravedad de continuar destacando más las diferencias entre culturas y creencias. Hay que 

mantener presente la importancia de la religación individuo/sociedad/especie de la que 

habla Morin. 

El autor argumentó en su apartado sobre la “Ética de la religación” que la tolerancia 

es inseparable de la democracia (117). Y esto es muy importante al hablar de ejemplos 

como el de América Latina, la cual vive una crisis constante en su aparato político: para 

construir espacios democráticos son necesarios discursos incluyentes, no excluyentes. 

Y en este sentido, es indispensable prestar atención a lo que acontece en nuestro 

país, pues pareciera fomentarse un discurso de la no-religación, construyendo brechas entre 

sectores sociales según su condición económica. 

Judith Butler también destaca cómo en la actualidad se enfatizan las diferencias y, 

esta práctica, ha provocado que se terminen legitimando, aceptando o normalizando los 

asesinatos y pérdidas humanas por causas violentas: 

Si las diferencias de clase, raza o de género se inmiscuyen en el criterio con que 

juzgamos qué vidas tienen derecho a ser vividas, se hace evidente que la 

desigualdad social desempeña un papel muy importante en nuestro modo de abordar 

la cuestión de qué vidas merecen ser lloradas. Pues si una vida se considera carente 

de valor, si una vida puede destruirse o hacerse desaparecer sin dejar rastro o 

consecuencias aparentes, eso significa que esa vida no se concebía plenamente 

como viva y, por tanto, no se concebía llorable (Butler, 41). 

Aquí Butler destaca un aspecto muy importante en el valor a la vida que se le da a 

ciertas personas: la desigualdad social. Esto tendrá mucha relevancia si lo llevamos a un 

contexto local, puesto que es evidente que, en un acontecimiento de violencia, este rasgo 



  

 
 

  

Rodríguez 111 

colaborará a que se busque, o no, justicia por el caso. Continuamente se ha criticado a las 

autoridades mexicanas, quienes parecieran solo darle importancia o visibilidad a casos de 

violencia en los que se encuentran en un estrato social alto, mientras que, muchos otros 

casos de zonas rurales o de zonas urbanas de la periferia, son fácilmente invisibilizados. 

En el caso de la violencia que se observa en la novela de Fernanda Melchor, es 

evidente que nunca existe una restitución de justicia para las víctimas, la vida de la Bruja, 

no es una vida que se considere “llorable”. Y seguramente tampoco todas aquellas víctimas 

que la autora enlista en el último capítulo de su novela. 

Por esta razón, sin duda, hay mucho que reflexionar al hablar sobre la ética de 

Morín, la violencia y el contexto mexicano. En este sentido la propuesta de Judith Butler, 

Gianni Vattimo, además de la de Edgar Morin, resultan muy importantes en el contexto 

contemporáneo, porque la posmodernidad, como el filósofo italiano lo postula, no 

necesariamente debe tener una connotación negativa, sino que puede ser una posibilidad de 

trabajar en la tolerancia: en reparar el tejido social. Hay que aprender de los errores pasados 

y futuros, “Vattimo expresa que el pensamiento débil plantea una ética de la tolerancia. 

Ética que invita a tolerar lo diferente, lo que se encuentra en condición de minoría” 

(Minaya 214). Qué lección más importante es ésta cuando el siglo XXI y los últimos años, 

los cuales estuvieron marcados, además de la pandemia, por la fuerte preeminencia que han 

tomado los movimientos de reivindicación, quienes han tenido en sus principales 

solicitudes la aceptación a la diversidad y la solidaridad entre comunidades. 

Por lo tanto, es preciso reconsiderar la política y la construcción social para 

reconocer la importancia del pensamiento débil de Gianni Vattimo y tomar en cuenta, como 

lo hace él, el pasado, el presente y el futuro: 



  

 
 

  

Rodríguez 112 

Por el pasado: porque es capaz de dialogar con los mensajes de la tradición, que no 

es más que un diálogo con los otros. Por el presente: porque dirige su mirada hacia 

aquellos acontecimientos que nos atraviesan (…) por el futuro: porque se espera un 

“ nuevo” encuentro con los valores anteriormente establecidos (Minaya 216). 

Sin duda, esta postura permite cuestionar y recapacitar en la importancia de 

observar el pasado para trabajar en los errores que podrían continuar cometiéndose si no se 

trabaja en una corrección del tejido social. Es indispensable reflexionar sobre el daño que 

han hecho estas verdades absolutas y reconocer que su debilitamiento y/o dislocación puede 

ser, no de perjuicio para la sociedad, sino de beneficio, si se trabaja en la ética. Si 

aprendemos a reconocernos como iguales, construyendo la religación “en el 

reconocimiento mutuo está la base de la solidaridad, como fin de la democracia y de la 

misma política” (García 172). En la medida en que podamos reconocernos como seres 

débiles, vulnerables y, admitamos la diversidad y la libertad individual, se encontrará la 

posibilidad de generar un cambio en la manera en que nos hemos desenvuelto como seres 

sociales. 

Ante la condición ética actual dialogada en el apartado anterior, Edgar Morin 

argumenta que existe una necesidad y/o emergencia de una autoética o una ética 

individualizada. Vivimos en una etapa histórica donde la sociedad pareciera encontrarse 

sumida en un individualismo constante, la solución para el filósofo, aunque en primera 

instancia podría parecer contradictoria, recae en la autonomía individual: 

El individualismo de nuestra civilización, como bien ha visto Alain Ehrenberg, no 

es tanto [yo diría no <<solamente>>] una victoria del egoísmo sobre el civismo o de 

lo privado sobre lo público cuando el resultado del proceso histórico de la 



  

 
 

  

Rodríguez 113 

emancipación de las masas que, para lo mejor y para lo peor, pone la 

responsabilidad de nuestros actos en nosotros mismos (Morin 99). 

Y para esto, el autor incluye en sus propuestas para superar la crisis y la barbarie 

interior, construir una cultura psíquica que permita a los individuos autorregularse, es decir: 

“ una ética de sí a sí, que desemboca naturalmente en una ética para el prójimo” (Morin 

01). En ella se busca alimentar una capacidad de observación, personal y colectiva que 1 

permita corregirse a sí mismo. No obstante, no es un trabajo sencillo, por lo que en primera 

instancia podría considerarse utópico si no se contempla y se reconocen posibles 

herramientas que colaboren a edificar la autoética. En este sentido, la propuesta de este 

trabajo va encaminada a reconocer que la cultura psíquica que propone Edgar Morin va de 

la mano de la literatura, la cual cumple con características similares a las que comenta el 

filósofo en el desarrollo de su propuesta: como el autoexamen y la autocrítica (alcanzables 

ambas con un proceso correcto de abstracción generado por la literatura). 

Morin menciona que para elaborar un proceso de aprendizaje y reflexividad al 

realizar un autoexamen “se hace necesario rehabilitar la introspección, despreciada tanto 

por las psicologías objetivistas cuanto por las psicologías de las profundidades para las que 

solo el psicoterapeuta está cualificado para sondear las mentes” (102). Aunque es 

importante reconocer que no se pretende desvalorizar o subestimar el papel que juega la 

terapia en la salud emocional de los individuos, es verdad que en la actualidad parecieran 

ser cada vez más incapaces de reconocer sus propias problemáticas sin la ayuda de un 

tercero. Para esto, la literatura puede colaborar a conocernos a nosotros mismos. 

Doris Lessing menciona en su libro Las cárceles elegidas que: "las novelas deberían 

ubicarse en el mismo estante que los libros de antropología; los escritores ofrecemos 

comentarios acerca de la condición humana y continuamente la analizamos y la discutimos: 



  

 
 

  

Rodríguez 114 

ése es nuestro tema" (22). Esta escritora Premio Nobel, siempre ha defendido en sus 

ensayos la importancia de valorar la literatura más allá de considerarla únicamente un 

trabajo de ficción, pues con este tipo de herramientas podrían conocerse distintas posturas 

sobre la condición humana, que constantemente los escritores analizan, profundizan y 

discuten. 

Sin embargo, desafortunadamente, con los procesos de tecnologización y en el 

desarrollo de un mundo capitalista que valúa únicamente lo que le resulta “útil” en cuanto a 

beneficios económicos, es importante reflexionar y cuestionar lo que realmente representa 

una utilidad en la sociedad, pues la desvalorización del arte, la literatura o la filosofía 

representa un costo mayor a cualquier pérdida económica: 

Una vez más debemos considerar la palabra útil. A largo plazo lo que es útil es lo 

que sobrevive, lo que revive, lo que vuelve a la vida en diferentes contextos. Puede 

parecer hoy que las personas aleccionadas para emplear con eficiencia las 

tecnologías son la élite del mundo; pero a largo plazo creo que las personas 

preparadas para tener, asimismo, ese punto de vista que solía llamarse humanista 

(…) serán las que ejerzan mayor influencia. Simplemente porque comprenden más 

de lo que está ocurriendo en el mundo. No es que menosprecie a los nuevos técnicos 

-todo lo contrario- pero lo que conocen, es por definición, una necesidad temporal” 

(Lessing 97). 

Y ante esta argumentación, regresamos a la primera parte donde gracias a las 

reflexiones elaboradas por Gianni Vattimo se intentaba reconocer el papel tan importante 

que juega el reconocimiento del pasado, presente y futuro para la elaboración de un tejido 

social sólido. En este caso, ¿acaso la literatura no es una herramienta imprescindible para 

dialogar con las mentes pasadas y a su vez, con las presentes y futuras? recordemos que las 



  

 
 

  

Rodríguez 115 

distopías también han permitido reflexionar sobre lo que se espera a largo plazo de la 

sociedad, las cuales muchas veces han resultado aterradoras por su precisión al atinar en 

problemáticas futuras, como fue el caso de 1984 de George Orwell y su reflexión en torno a 

la dominación de las masas. 

Desafortunadamente, el autoexamen, que como bien señala Edgar Morin, debería 

ser practicado de forma habitual desde la primaria, cada vez está menos presente, las 

asignaturas literarias e históricas son menospreciadas por su “poca utilidad” en la sociedad. 

Sin duda, el filósofo francés permite recordar su importancia en la educación. 

Por otro lado, Morin reconoce que “el autoexamen no puede efectuarse sino con una 

mirada capaz de autocrítica” (104). Se trata de alimentar una consciencia autocrítica de 

control, que permita examinar nuestros propios comportamientos y reconocer cuándo existe 

una autojustificación. Esto permitirá llegar, también, a una condición de vulnerabilidad y de 

humildad, al admitir nuestra propia condición humana, relación innegable con la postura de 

Vattimo sobre el pensamiento débil. Y en este sentido, la literatura tampoco puede 

mantenerse únicamente en la examinación, sino también debe pasar a la crítica, en caso de 

ser necesaria. 

La literatura no puede permanecer incólume, apegada a las convenciones, sino que, 

como hemos visto en los casos estudiados, debe comprometer la propia integridad 

de sus obras moviéndose siempre hacia lo imprevisible (…) porque pareciera que 

solo a través del arte es posible derrotar a la violencia (Lespada 55). 

Podemos argumentar que existe cierto compromiso social en la literatura, (quizá sin 

que los autores tengan una propuesta deliberada de hacerlo), pero inevitablemente sale a la 

luz una representación de la realidad circundante de cada artista, que en ocasiones puede 

ameritar una crítica contundente. Por tanto, se reconoce la importancia del arte en este tipo 



  

 
 

  

Rodríguez 116 

de condiciones catastróficas que, sin duda alguna, ameritan una observación que no quede 

en la mera examinación, sino también en la abstracción y la crítica. 

De esta manera, algo muy importante que se debe reconocer de la propuesta de 

Edgar Morin es que: “la cultura psíquica nos recuerda sin cesar que no estamos en el centro 

del mundo, que no somos jueces de todas las cosas” (105) Este argumento me parece muy 

interesante porque Dostoyevski anteriormente lo había planteado en una de las tesis 

fundamentales de su libro Los hermanos Karamazov, con la intención de reflexionar sobre 

si realmente estamos capacitados para ser jueces de nuestros semejantes, porque en el 

proceso de serlo, nos distanciamos demasiado del otro: 

Recuerda, sobre todo, que no puedes ser juez de nadie. Pues no puede haber en la 

tierra un juez para los criminales antes de que ese propio juez llegue a comprender 

que él mismo es un criminal como el que tiene delante, y que él, precisamente es 

más culpable que nadie por el crimen del otro hombre (Dostoyevski 517). 

Esta reflexión, tanto del reconocido escritor ruso como de Edgar Morin, me parece 

muy acertadas en la actualidad, sobre todo cuando se habla de un contexto de violencia. 

Pues, aunque como se dijo al inicio de este trabajo, la violencia no proviene de un solo 

factor ni es generada por una misma motivación en todos los casos, por lo tanto, también es 

importante reconocer el papel que tenemos individual y colectivamente en la expansión de 

violencia. 

Sobre esto último, es importante recordar que, por ejemplo, Fernanda Melchor 

escribió la novela Temporada de huracanes a partir del encabezado de una nota roja que 

describía el asesinato de una mujer en un pueblo de Veracruz y, a partir de esto, ella ha 

admitido en sus entrevistas que buscaba intentar comprender, a través de la ficción y la 

literatura, por qué se había cometido aquel acto, sobre todo, porque ella misma, se reconoce 



  

 
 

  

Rodríguez 117 

como una persona susceptible a cometer actos de violencia y, por ende, incapacitada para 

ser juez de los otros: 

Entonces, a veces lo que me interesaba era pensar en estas historias de la nota roja y 

decir ¿por qué no hacer algo más literario? ¿por qué no aprovechar las herramientas 

de la ficción para hablar de estos temas, pero profundizando más en el corazón 

humano? no escribir nada más "la mató, la violó”, sino meterte en la historia, 

meterte en la piel del personaje y tratar de averiguar por qué las cosas suceden. 

Estoy íntimamente convencida de que en el fondo todos somos capaces de hacer 

esas cosas que están en la nota roja (Melchor, 8:20). 

En este sentido, culpabilizar únicamente al que ejerce una violencia directa sería 

observar a la violencia, una vez más, desde consideraciones simplistas, si bien un solo 

individuo puede ejercer la violencia, los cientos y miles de víctimas que han perdido la vida 

en México por el contexto violento, nos atañen a todos y no solo a uno. Reducir la 

culpabilidad únicamente al asesino que presiona el gatillo, minimiza la culpabilidad de toda 

una violencia estructural (muchas veces política y cultural) que está detrás de una pérdida 

humana. Y en este sentido, ¿no tenemos cierta culpabilidad todos los ciudadanos que 

continuamos sobreponiendo la economía por encima de la vida humana? Y, ¿por toda esta 

pasividad que ha generado el constante acercamiento mediático a imágenes violentas? 

Ya Susan Sontag reflexionó sobre el fenómeno de normalización que puede generar 

en el ser humano la cercanía inmediata y constante con actos violentos, acontecimiento que 

ha permeado en México debido a la violencia expresiva que han utilizado las 

organizaciones delictivas: 

Susan Sontag reflexiona sobre la insensibilidad que termina produciendo la 

saturación mediática de las imágenes atroces, sobre todo teniendo en cuenta la 



  

 
 

  

Rodríguez 118 

violencia como espectáculo que propaga la televisión por ser consumida desde la 

distancia y el confort burgués (Lespada 54). 

Sin embargo, aunque la exposición indiscriminada de imágenes violentas ha 

predominado tanto en las redes sociales como la televisión, no necesariamente quiere decir 

que la exhibición de sucesos violentos sea más dañina que beneficiosa. Sin embargo, deben 

estar acompañados de observación y crítica. Es decir, de una cultura psíquica como la que 

habla Edgar Morin. Y es aquí cuando el arte y la literatura pueden colaborar a no invalidar 

el valor ético de una imagen violenta, “el compromiso que hay detrás de la denuncia o la 

información. Al final de la cadena siempre habrá alguien que reflexione, que se pregunte: 

¿ quiénes son los responsables? ¿no pudo evitarse?” (Lespada 55) Y ante esto, se puede 

reconocer el valor que la literatura puede tener en este contexto abrumador y violento en 

que nos hemos visto envueltos en el mundo occidental. 

Sin duda alguna, los cuestionamientos sobre la condición de violencia actual en 

relación con la ética permiten una reflexión profunda de los acontecimientos que perduran 

en el hoy. Pero las aportaciones de Edgar Morin permiten tener una claridad de aquello que, 

efectivamente, es una urgencia, una necesidad en la sociedad. Se carece de contemplación, 

de observación y sin esto, tampoco puede existir una crítica certera. Pero herramientas 

como las que ofrece el arte y la literatura, permiten erradicar una posición poco empática de 

la realidad. 

Así, no basta con solo observar, es necesaria la abstracción. Y tampoco basta con el 

racionamiento, si bien las aportaciones filosóficas son de gran importancia, como bien 

argumentó Rorty “son más útiles las descripciones de Bartolomé de las Casas respecto al 

trato que sufrieron los indígenas (…) lo que nos une en la solidaridad no es la razón, sino la 

creciente práctica extensiva de ser sensibles ante el dolor ajeno” (Gómez 62). 



  

 
 

  

Rodríguez 119 

Y por esto, es necesario enfrentarnos a los horrores que vivimos y no solo evadirlos. 

Hay que cuestionarlos y criticarlos. En este sentido sí que existe un valor ético en la 

literatura que se puede y debe explotar. Y aunque indudablemente, asumir culpabilidad de 

los acontecimientos caóticos que nos rodean, no es un trabajo sencillo, ya que amerita 

mucha fuerza y capacidad emocional, es en este tipo de circunstancias en que reconocer la 

propuesta ética del filósofo resulta imprescindible, esta capacidad ayudará, además, a 

soportar la situación caótica que vivimos. Existe en el libro de Morin una cita en particular 

que resulta de gran notabilidad y que bien podría ser una definición que podría utilizarse, 

también, al describir la literatura: 

La cultura psíquica nos enseña a vivir en la incertidumbre y nos ayuda a soportar la 

inquietud. Nos enseña a soportar el horror y nos ayuda a afrontar la crueldad del 

mundo, sin enmascararla o edulcorarla. No nos salva de la angustia, pero nos enseña 

a vivir con ella y a suscitar sus antídotos que son el amor a vivir y el vivir de amor 

(110). 

La autoética, como bien lo describe el autor, puede ayudar a observar la realidad 

desde otra perspectiva y a identificar la urgencia de un cambio, pero sin dejarnos abatir por 

la desesperanza, como bien la literatura lo ha hecho a través de la historia. Y en este 

sentido, resulta inevitable para mí observar las similitudes que existen entre la cultura 

psíquica y el trabajo que han realizado los escritores a través de distintas etapas históricas, 

su valor al representar los horrores de la guerra, del totalitarismo o de diversas etapas de 

violencia exacerbada. 

A lo largo de las conclusiones de este trabajo, se ha estado haciendo una constante 

alusión a distintas obras literarias de escritores como Fernanda Melchor (por supuesto), 

Emiliano Monge, Dostoyevski, Vargas Llosa, Doris Lessing y George Orwell, no solo por 



  

 
 

  

Rodríguez 120 

casualidad, sino por dejar rastros del valor que determinadas obras han tenido para las 

sociedades de su época al hablar de problemáticas de suma gravedad que acontecieron en 

sus países y que han tenido la necesidad de ser visibilizadas por escritores que se han 

enfrentado, incluso, a problemas políticos debido a su esfuerzo por motivar a los 

ciudadanos a mantener una actitud de autobservación y autocrítica de la realidad, a 

alimentar una cultura psíquica que les permita tolerar su condición humana. 

No obstante, no es mi intención proponer la literatura como única solución a los 

problemas a los que nos enfrentamos actualmente, que sin duda son demasiado complejos 

para considerarse solucionables con una única herramienta, la literatura quizá no podría ser 

la única solución, pero sí podría colaborar a ejercitar y practicar una cultura psíquica, tan 

necesaria actualmente, como bien lo explica Harold Bloom: 

Shakespeare no nos hará mejores, tampoco nos hará peores, pero puede que nos 

enseñe a oírnos cuando hablamos con nosotros mismos. De manera consiguiente, 

puede que nos enseñe a aceptar el cambio, en nosotros y en los demás, y quizá la 

forma definitiva de ese cambio (32). 

De esta manera, quizá la labor literaria no podría solucionar la inmensa 

problemática de violencia que envuelve distintos espacios del mundo actualmente, pero 

podría colaborar a ejercitar y practicar una cultura psíquica, tan necesaria en la actualidad. 

Y como bien lo expresó Bloom en la cita anteriormente referida, también podría colaborar a 

aceptar el cambio, en este caso la posmodernidad, que ha tenido abundantes posturas 

negativas, y considerar que tenemos en ella una posibilidad de cambio. 

En este sentido, y para concluir, el sigo XXI ha estado fuertemente marcado por los 

cambios, de muchos tipos, tecnológicos, científicos, religiosos, sociales y culturales, 

estamos en medio de una coyuntura que no solo nos motiva al cambio, sino que nos obliga 



  

 
 

  

Rodríguez 121 

a él, en este sentido, se deben buscar herramientas que permitan encaminarnos a un lugar 

mejor. Es posible que estos cambios acelerados estén provocando una incitación a la 

violencia, Judith Butler habla sobre esto: 

De manera que parte de la violencia que vemos y conocemos es una reacción frente 

a los progresos que hemos hecho, y eso significa que debemos seguir avanzando y 

aceptar que se trata de una lucha continuada, una lucha en la que los principios 

fundamentales de la democracia, la libertad, la igualdad y la justicia están de nuestro 

lado (Butler, 47). 

Muchas veces nos hemos preguntado al respecto de la situación en México, el por 

qué si existen todos estos cambios y cada vez tenemos una mayor aceptación a la 

diversidad, mayor perspectiva de género, mayor consciencia en las generaciones más 

jóvenes, ¿por qué los índices de violencias continúan en números rojos, y no solo eso, sino 

que a veces parecieran aumentar? Este argumento de Judith Butler, en respuesta a lo que 

anteriormente ser referenció en la cita de Bloom sobre la posmodernidad y los cambios, 

permite dar respuesta a esto, y permite (quizá) mantener el optimismo ante esta situación, si 

bien la violencia no parece disminuir, puede ser un signo de que estamos avanzando y esto 

es solo una reacción a los avances que se han logrado y, una posibilidad de continuar 

caminando por mejorar la situación social y cultural de las comunidades en situaciones de 

vulnerabilidad 

Finalmente, la dislocación de las éticas tradicionales y la construcción de seres 

humanos tan individuales pueden ser una oportunidad de construir una autoética que nos 

permita regularnos sin necesidad de detentar verdades absolutas (como se hacía en épocas 

anteriores) sino hacerlo por genuina caridad y respeto por los otros, como bien se percibe 

en la teoría de Vattimo, con la que me gustaría concluir, “la práctica de la caridad va más 



  

 
 

  

Rodríguez 122 

allá de un consentimiento religioso. Por el contrario, esta debe convertirse en la condición 

que puede fortalecer la convivencia social. De crear, cada vez, la apertura del ámbito del 

otro” (Minaya 225). 

Y en este sentido puede colaborar a conocer a los otros, no solo a los que pertenecen 

a nuestra misma cultura, sino también a aquellos que percibimos tan ajenos, aceptar sus 

diferencias, admitir nuestra propia vulnerabilidad y comprendernos desde ella. 



  

  

Rodríguez 123 

BIBLIOGRAFÍA 

Adorno, Teodoro W. "La educación después de AUSCHWIT". Conferencia en la Radio Hesse. 

(pp. 1-11). Digital. 

Agamben, Giorgio. Homo sacer: El poder soberano y la nula vida I. Valencia, España: Pre-textos, 

1 998. Impreso. 

Aparicio Ordás González García, Luis Ángel. “El origen de la violencia en las sociedades 

humanas: violencia simbólica, violencia fundadora y violencia política”. Pre-bie3, vol. 4, 

2 015. pp. 1-14. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7686854 

Arendt, Hannah. "Sobre la violencia." Revista de Derecho Público 16 (1974): ágs-168. 

Arendt, Hannah. Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del mal. Lumen, 2013. 

Batisda Aguilar, Leonardo. “Reportan 117 muertes violentas de personas LGBT en primer año de 

AMLO” Letra: sida, cultura y vida cotidiana, A.C. 2019. 

Bloom, Harold. El canon occidental: La escuela y los libros de todas las épocas, ESPA, 1994. 

Bourdieu. Pierre. Campo de poder, campo intelectual. Editorial Montressor: 2002. Impreso. 

Butler, Judith. Sin miedo: Formas de resistencia a la violencia de hoy. México: Penguin Random 

House, 2020. Documento. 

Cordoba García, David. “Teoría queer: reflexiones sobre sexo, sexualidad e identidad. Hacia una 

politización de la sexualidad” Teoría queer: políticas bolleras, maricas, trans, mestizas. 

Editorial EGALES, 2005. 

Cordoba García, David. “Teoría queer: reflexiones sobre sexo, sexualidad e identidad. Hacia una 

politización de la sexualidad” Teoría queer: políticas bolleras, maricas, trans, mestizas. 

Editorial EGALES, 2005. 

Coronado Téllez, Gabriela. “No estamos todas: ilustrando memorias” Iberoamérica social, 2020. 

https://iberoamericasocial.com/no-estamos-todas-ilustrando-memorias/ 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7686854
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7686854
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7686854
https://iberoamericasocial.com/no-estamos-todas-ilustrando-memorias/


  

  

Rodríguez 124 

Daniela Rea Gómez. México: Grijalbo, 2020. 25-42. Impreso. 

Didi-Huberman, Georges, and Marianna Miracle. Imágenes pese a todo: memoria visual del 

Holocausto. Barcelona: Paidós, 2004. 

Diéguez, Ileana. Cuerpos sin duelo: Iconografías y teatralidades del dolor. Córdoba, Argentina: 

Ediciones DocumentA/Escénicas, 2013. Impreso. 

Dostoyevski, Fiódor. Los hermanos Karamázov, Alianza editorial, 2006. 

Duque, Carlos. “Judith Butler y la teoría de la performatividad de género” Revista de educación y 

pensamiento, 2010, pp. 88.89. file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet- 

JudithButlerYLaTeoriaDeLaPerformatividadDeGenero-4040396.pdf 

Galtung, Johan. “Contribución específica a la irenología al estudio de la violencia: tipologías” La 

violencia y sus causas. (2000): Pp. 92-93. Digital. 

Galtung, Johan. Violencia cultural. Gernika Gogoratuz Centro de Investigación por la Paz, 1989. 

Gómez Pardo, Rafael. “Rorty y los problemas de una ética pragmática” Cuadernos de filosofía 

latinoamericana, vol. 26, 2005. pp. 52-70. 

https://revistas.usantotomas.edu.co/index.php/cfla/article/view/2380 

Guerrero, Celia. “Las desplazadas se arman a diario”. Ya no somos las mismas y aquí sigue la 

guerra. Ed. Daniela Rea Gómez. México: Grijalbo, 2020. 45-60. Impreso. 

Guerrero, Vladimir M. El narcogótico mexicano: escrituras del horror y la violencia en el Siglo 

XXI. Tesis de doctorado, 2018. 

Halberstam, Jack. Masculinidades femeninas. Editorial EGALES, 2008. 

https://cdhcm.org.mx/wp-content/uploads/2020/05/textolunes.pdf 

Lara, María Pía. Narrar el mal: una teoría posmetafísica del juicio reflexionante. Barcelona: Ed. 

GEDISA, 2009. Impreso 

file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-JudithButlerYLaTeoriaDeLaPerformatividadDeGenero-4040396.pdf
file:///C:/Users/Usuario/Downloads/Dialnet-JudithButlerYLaTeoriaDeLaPerformatividadDeGenero-4040396.pdf
https://cdhcm.org.mx/wp-content/uploads/2020/05/textolunes.pdf


  

  

Rodríguez 125 

Lespada, Gustavo. "Violencia y literatura/Violencia en la literatura." Literatura y violencia en la 

narrativa latinoamericana reciente (2015): 35-56. 

Levi, Primo, and Pilar Gómez Bedate. Si esto es un hombre. Muchnik, 1987. 

Lipovetsky, Gilles. La era del vacío: ensayos sobre el individualismo contemporáneo. Editorial 

anagrama, 1996. 

Loreto Benítez, José Salvador. “Reseña de El método 6: Ética”. Tiempo de educar, vol. 10, 2009. 

pp. 243-257. https://www.redalyc.org/pdf/311/31113164010.pdf 

Mbembe, Achille. Necropolítica. Melusina, 2020. Documento. 

Melchor, Fernanda. Entrevista en Youtube: "Para leer en libertad, invita al foro "Javier Valdez 

Cárdenas" Domingo 22 de octubre de 2017. 

Melchor, Fernanda. Temporada de huracanes. México: Penuin Random House Grupo Editorial, 

S.A. de C.V. 2017. Documento. 

Minaya, Edickson. "Las consecuencias éticas del pensamiento débil" Agora: Papeles de Filosofía, 

2 021. pp. 207-230. https://doi.org/10.15304/ag.40.2.7203 

Mónaco, Paula. “Dos mil días robados”. Ya no somos las mismas y aquí sigue la guerra. Ed. 

Daniela Rea Gómez. México: Grijalbo, 2020. 61-76. Impreso 

Morin, Édgar. El método VI. Editorial Cátedra, 2006. 

Nájar, Alberto. “Ya no hay guerra contra el narco: la declaración de AMLO que desata polémica 

en México” BBC News Mundo (México) 1 feb. 2019: s.p. Web 30 ago. 2021. 

Ortuño, Arturo. “Entrevista a Fernanda Melchor: Aún había mucho que decir del trópico negro”. 

Revista de la Universidad de México, julio 2020, pp. 128-133. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7511486 

Paredes-Guerrero, Leticia Janet, Rodrigo Llanes -Salazar, Nayelli Torres-Salas y Alejandra Pamela 

España-Paredes. "La violencia de género contra las mujeres en Yucatán". Revista Lumina 

R. Estudios Sociales y Humanísticos XIV (2016): 45-56. Digital 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7511486


  

  

Rodríguez 126 

Pastrana, Daniela, “Mamá se fue a la guerra”. Ya no somos las mismas y aquí sigue la guerra. Ed. 

Preciado, Paul B. Testo yonqui. Vol. 542. Anagrama, 2020. 

Rea Gómez, Daniela, y otros. Ya no somos las mismas y aquí sigue la guerra. México: Grijalbo, 

2 020. Documento. 

Reguillo, Rossana. “La narcomáquina y el trabajo de la violencia: Apuntes para su 

decodificación”. E-Misférica 8.2, nov. 2011, https://hemi.nyu.edu/hemi/ 

Sáez, Javier. “El contexto sociopolítico de surgimiento de la teoría queer, de la crisis del sida a 

Foucault” Teoría queer: políticas bolleras, maricas, trans, mestizas. Editorial EGALES, 

2 005. 

Sáez, Javier. “El contexto sociopolítico de surgimiento de la teoría queer, de la crisis del sida a 

Foucault” Teoría queer: políticas bolleras, maricas, trans, mestizas. Editorial EGALES, 

2 005. 

Segato, Rita. “Rita Segato: “La violación es un acto de poder y de dominación”. La vanguardia, 

abril 2017, párr. 15. https://lavanguardiadigital.com.ar/index.php/2017/04/14/rita-segato-la- 

violacion-es-un-acto-de-poder-y-de-dominacion/ 

Segato, Rita. Las estructuras elementales de la violencia. Prometeo: Universidad Nacional de 

Quilmes, 2003. 

Sontag, Susan. Ante el dolor de los demás. España: Debolsillo. 2003. Impreso. 

Torres, Diana J. "Medalla o estigma". Tsunami. Ed. Jauregui Gabriela. México: Editorial Sexto 

Piso, 2018. 191-192. Impreso. 

Valdés Castellanos, Guillermo. Historia del narcotráfico en México. Aguilar, 2013. 

Valencia, Sayak. "Capitalismo gore: narcomáquina y performance de género." Mujeres 

intelectuales (2011): 371. 

Valencia, Sayak. Capitalismo gore. Vol. 158. España: Melusina, 2010. 

https://hemi.nyu.edu/hemi/
https://hemi.nyu.edu/hemi/
https://hemi.nyu.edu/hemi/
https://hemi.nyu.edu/hemi/
https://hemi.nyu.edu/hemi/
https://lavanguardiadigital.com.ar/index.php/2017/04/14/rita-segato-la-violacion-es-un-acto-de-poder-y-de-dominacion/
https://lavanguardiadigital.com.ar/index.php/2017/04/14/rita-segato-la-violacion-es-un-acto-de-poder-y-de-dominacion/
https://lavanguardiadigital.com.ar/index.php/2017/04/14/rita-segato-la-violacion-es-un-acto-de-poder-y-de-dominacion/
https://lavanguardiadigital.com.ar/index.php/2017/04/14/rita-segato-la-violacion-es-un-acto-de-poder-y-de-dominacion/


  

 

Rodríguez 127 

Vanguardia. “'No quiero que los feminicidios opaquen la rifa', dijo AMLO y después se disculpó”. 

La vanguardia, 13 de febrero de 2020, párr. 3. 

https://vanguardia.com.mx/noticias/nacional/no-quiero-que-los-feminicidios-opaquen-la- 

rifa-dijo-amlo-y-despues-se-disculpo-ENVG3508815 

https://vanguardia.com.mx/noticias/nacional/no-quiero-que-los-feminicidios-opaquen-la-rifa-dijo-amlo-y-despues-se-disculpo-ENVG3508815
https://vanguardia.com.mx/noticias/nacional/no-quiero-que-los-feminicidios-opaquen-la-rifa-dijo-amlo-y-despues-se-disculpo-ENVG3508815

